
Nền văn minh Văn Lang - Âu Lạc 
 
Văn minh Văn Lang - Âu Lạc hay còn được gọi là văn minh sông Hồng, văn minh Việt cổ, văn 
minh Ðông Sơn là nền văn minh bản địa của người Việt, tồn tại sớm nhất trên đất Việt Nam. Nó 
cũng là cái gốc của nền văn minh Ðại Việt sau này, đồng thời là sản phẩm của một quá trình phát 
triển lâu dài của các cư dân sống trên đất bắc Việt Nam trước đó. Vì vậy, để hiểu đầy đủ về nền văn 
minh Văn Lang - Âu Lạc, chúng ta phải hiểu ít nhiều về các nền văn hoá tồn tại trước đó, làm cội 
nguồn của nó. 
 

Những nền văn hoá làm nền cho nền văn minh Văn Lang - Âu Lạc 
 
Cách đây nhiều vạn năm, trên đất bắt Việt Nam đã có con người sinh sống. Núi rừng miền Bắc không chỉ 
xanh tươi quanh năm mà còn có rất nhiều điều kiện thuận lợi cho con người sinh sống và phát triển. 
Những dải núi đá vôi với nhiều hang động, má đá thuận lợi cho việc cư trú của con người; sườn núi, suối, 
sông có nhiều loại đá khác nhau có thể làm công cụ lao động; rừng nhiều muông thú, nứa tre gỗ cứng 
thuận lợi cho săn bắt, làm công cụ, xây dựng sản, chòi .v.v... Dựa vào những điều kiện đó, những người 
nguyên thuỷ đã sớm tạo nên các nền văn hoá như Sơn Vi, Hoà Bình, Bắc Sơn và từ đó, tìm đến vùng châu 
thổ các con sông lớn để tạo nên những nền văn hoá, phát triển cao hơn như Hoa Lộc, Phùng Nguyên. 
Cư dân Phùng Nguyên đã nâng kỹ thuật chế tác đồ đá mài lên trình độ cao với đủ loại dụng cụ, cưa, 
khoan, tiện, mài. Sử dụng những chiếc rìu mài nhẵn, gọn nhè, những chiếc cuốc đá nhỏ nhắn, người 
Phùng Nguyên phát huy các kinh nghiệm trồng trọt thu được ở các nền văn hoá trước đó để sáng tạo ra 
nghề nông trên châu thổ trung lưu sông Hồng. Những năm gạo cháy, dấu vết phấn hoa của loài lúa nước 
oriza sativa, những bình vại lớn có đường kính miệng bình 70-80cm v.v... còn để lại ở các di chỉ đương 
thời đã khẳng định điều đó. Nghề nông trồng lúa đã giúp con người định cư lâu dài hơn và từ đó, hình 
thành các làng xóm. Chăn nuôi cũng phát triển hơn. 
Nghề làm gốm phát triển cao với hàng loạt sản phẩm khác nhau như nối, bình, vò, vại, bát đĩa. Không 
những thế, họ còn biết trang trí nhiều đồ án hoa văn khác nhau: hình chữ S, hình những đường cong uốn 
lượn phức tạp, các giải chữ S nối liền nhau có các hình tam giác xen ở giữa... làm cho các đồ đựng vừa dễ 

dùng vừa đẹp mắt . 
Các rìu mài nhẵn nhỏ nhắn và các hình loại đồ gốm có hoa văn khác nhau đã 
chứng tỏ sự phát triển của mĩ cảm ở người Phùng Nguyên. óc thẩm mỹ của 
người Phùng Nguyên có thể hiện trong việc chế tác đồ trang sức. Những 
vòng tay, những chuỗi hạt đá nêphirit màu xanh men ngọc, màu trắng ngà, 
được khoan tiện tinh vi vừa phản ánh trình độ kĩ thuật làm đá của người 
Phùng Nguyên, vừa nói lên sự tiến bộ trong cuộc sống tinh thần của họ. 
Một thành tựu rất quan trọng của nền văn hoá Phùng Nguyên và cũng là của 
văn hoá Hoa Lộc là sự phát minh ra Kỹ thuật luyện kim đồng thau, chuẩn bị 
cho con người qua ngưỡng cửa của thời đại văn minh. 
Song song với Phùng Nguyên, văn hoá Hoa Lộc (Vùng ven biểu Hậu Lộc - 

Thanh Hoá) cũng nói lên sự phát triển của kĩ thuật chế tác đá, luyện kim và đặc biệt là nghề làm gốm với 
hàng loạt đồ án hoa văn tự nhiên, độc đáo, đẹp mắt. 
Văn hoá Phùng Nguyên (Phú Thọ), Hoa Lộc (Thanh Hoá) đã tạo nên những tiền đề cho sự ra đời của văn 
minh Văn Lang - Âu Lạc. 
 
 

Những điều kiện hình thành và phát triển của văn minh Văn Lang - Âu Lạc 
 
Trên bước đường phát triển, những cư dân nguyên thuỷ Phùng Nguyên, Hoa Lộc... dựa vào các thành tựu 
văn hoá đã đạt được để chuyển dần xuống châu thổ hạ lưu các con sông lớn như sông Hồng, sông Thái 
Bình, sông Mã, sông Cả (Sông Lam) khai thác đất đai, mở rộng nghệ trồng lúa nước, xây dựng các xóm 
làng định cư, phát triển các nghề thủ công như luyện kim, làm gốm, dệt vải lụa, đan lát.v.v... và bước đầu 
tạo nên một sự giao lưu giữa các xóm làng. Trải qua nhiều thế kỷ lao động và sáng tạo, những cư dân 
nguyên thuỷ đó đã tạo nên được một nền văn minh mà giới khoa học đã gọi là văn minh Văn Lang - Âu 
Lạc, theo tên gọi những quốc gia đầu tiên đương thời. 



Ðiều kiện tự nhiên: 
Nền văn minh Văn Lang - Âu Lạc tồn tại chủ yếu trên châu thổ các con sông lớn; sông Hồng, sông Mã, 
sông Cả. 
Sông Hồng là con sông lớn nhất Miền Bắc Việt Nam, nó bắt nguồn từ dãy núi Nguỵ Sơn, gần hồ Ðại Lý 
(Vân Nam - Trung Quốc) chảy vào nước ta ở vùng Hà Khẩu (Lào Cai), lưu lượng của sông rất lớn (từ 
700m3/giây đến 28.000m3/giây), hàng năm chuyển tải một khối lượng phù sa lớn (130 triệu tấn) lấp dần 
vịnh Biển Ðông để tạo nên một đồng bằng rộng lớn, màu mỡ (hơn 15.000km2), đồng bằng Bắc Bộ này 
còn được bồi đắp thêm bởi phù sa sông Thái Bình. 
Sông Mã bắt nguồn từ Tuần Giáo và Pu Sam chảy theo hướng Tây bắc - Ðông Nam và đổ ra Biển Ðông. 
Cùng với sông Chu, phù sa của sông Mã đã tạo nên đồng bằng Thanh Hoá. 
Sông Cả (hay sông Lam) cũng góp phần tạo nên những đồng bằng nhỏ ở Nghệ An. 
Miền Bắc Nam nằm trong khu vực nhiệt đới gió mùa. Nhiệt độ tuyệt đối có khi xuống đến 3 -5oC hoặc 
lên đến 42oC. Mưa nhiều thường từ 90 - 100 ngày trong một năm với lượng mưa khá lớn, có năm lên đến 
274mm ở Hà Nội. Cùng với nước lũ sông Hồng, những đợt mưa dài thường gây ra lụt lớn. 
Thực tế lịch sử đã chứng tỏ điều đó. Bên cạnh lụt lội, bão táp, áp thấp nhiệt đới cũng xẩy ra hàng năm gây 
ra nhiều tai hoạ lớn cho nhân dân và cây cối, ruộng đồng. Tuy nhiên, nhìn chung, thời tiết miền Bắc Việt 
Nam thuận lợi cho sự sinh trưởng các sinh vật và cuộc sống của con người. Thỉnh thoảng có một vài trận 
động đất nhưng hầu như không gây thiệt hại đáng kể. 
Những điều kiện nói trên thực sự thuận lợi cho sản xuất nông nghiệp và cuộc sống định cư lâu dài của 
con người. Với những thành tựu văn hoá đã đạt được, những đoàn người nguyên thuỷ từ Phùng Nguyên 
và các khu vực cùng thời đã mở rộng vùng cư trú của mình ra các địa điểm khác nhau của châu thổ các 
con sông Hồng, sông Mã, sông Cả, vùng ven biển để từ đó phát triển hơn nữa cuộc sống. 
 
Ðiều kiện cư dân 
Dựa vào các thành tựu của khảo cổ học, nhân học, chúng ta có thể biết cư dân nguyên thuỷ sống trên các 
vùng đồng bằng bắc Việt Nam đương thời đều thuộc các chủng tộc Nam á (Việt - Mường, Môn - 
Khơme), Hán - Thái. Với thời gian, các nhóm tộc người đó ít nhiều hoà lẫn vào nhau, có tiếng nói gần gũi 
nhau, pha trộn. Những di chỉ được phát hiện chứng tỏ rằng, bấy giờ các nhóm cùng sống với nhau hoặc 
sống gần gũi nhau đã có số lượng khá đông, cùng lấy nghề nông trồng lúa nước làm nền kinh tế chủ yếu 
và cũng có ít nhiều những phong tục, tập quán giống nhau. 
 
Ðiều kiện kinh tế 
Do yêu cầu phát triển sản xuất và tiêu dùng hàng ngày tăng lên cùng với sự gia tăng dân số, do tính phức 
tạp của một số ngành nghề, trong xã hội thời đó đã nẩy sinh sự phân công lao động, nghề luyện kim, đúc 
đồng ngày càng phát triển. Thông qua các di vật tìm được ở các di chỉ sau Phùng Nguyên như Ðồng Ðậu, 
Gò Mun rồi tiếp đến Thiệu Dương, Ðông Sơn, chúng ta hiểu rằng hồi ấy đã có hàng loạt công cụ sản xuất, 
vũ khí, nhạc cụ bằng đồng. Trong số này, đáng chú ý nhất là hàng loạt lưỡi cày đồng với nhiều hình dáng 
khác nhau: cánh bướm, hình thoi .v.v... Cũng với hình con bò trang trí trên mặt trống đồng, sự xuất hiện 
của lưỡi cày chứng tỏ rằng, người đương thời đã chuyển từ nghề nông dùng cuốc sang nghề nông dùng 
cày. Nguồn sử liệu cổ Trung Quốc Giao Châu ngoại vực kỷ  thừa nhận: "Giao chỉ (tức là Bắc Việt Nam) 
khi chưa đặt thành quận, huyện, đất đai có ruộng gọi là ruộng lạc, theo nước triều lên xuống mà làm, dân 
khẩn lấy ruộng mà ăn "Nông Nghiệp lúa nước trên vùng châu thổ các con sống lớn (Hồng, Mã, Cả, Chu) 
đã trở thành ngành kinh tế chủ yếu, vừa tạo cơ sở cho định cư lâu dài, vừa tạo ra thứ lương thực cần thiết 
hàng ngày của người dân ở đây. Tất nhiên, để có được những vụ mùa vững chắc, con người phải thích 
nghi với sông nước và từng bước xây dựng mối quan hệ làng với làng. Cũng từ đây, nảy sinh những sinh 
hoạt văn hoá phản ánh mối quan hệ giữa các cộng đồng người với tự nhiên, giữa người với người ở các 
cộng đồng nông nghiệp. 
Bên cạnh nghề nông, việc trồng rau, trồng cà, trồng cây ăn quả, trồng dâu chăn tằm, nuôi gà, lợn, chó, 
trâu bò.v.v... cũng ngày càng phát triển. Lương thực thực phẩm tăng lên và ngày thêm đa dạng. Ðời sống 
của người dân cũng được đảm bảo hơn, vui tươi, ổn định hơn. 
Như trên đã nói, các nghề thủ công như luyện kim và sau này là rèn sắt, làm đồ gốm, dệt lụa, đan lát ngày 
càng tạo ra nhiều sản phẩm hơn, phục vụ tốt hơn nhu cầu của con người. Số lượng đồ đồng tăng lên so 
với nhiều loại dụng cụ như rìu, mũi giáo, mũi tên, liềm, dao; các nhạc cụ bằng đồng như chiêng, trống, và 
tượng đồng.v.v... số lượng đồ gốm cũng phong phú: bát, đĩa, bình, nồi, võ, chõ.v.v... 



 
Bình đất nung trang trí văn chải đơn giản 
Văn hoá Ðông Sơn, thế kỷ 7-6 trước CN 
 

Những thành tựu của văn minh Văn Lang - Âu Lạc 
 
Dựa vào những điều kiện tự nhiên thuận lợi và các thành tựu kinh tế đạt được, những cư dân vùng châu 
thổ sông Hồng, sông Mã, sông Cả - được gọi chung là cư dân Việt cổ, đã phát huy sức lao động vào óc 
phát minh sáng tạo của mình để đẩy nhanh sự phát triển của xã hội, vượt qua những hạn chế của thời 
nguyên thuỷ, đạt đến thời đại văn minh vào khoảng các thế kỷ VII - VI trước công nguyên. Tồn tại trong 
khoảng hơn 5 thế kỷ, nền văn minh đó được mệnh danh là văn minh Văn Lang - Âu Lạc, tương ứng với 2 
quốc gia nối tiếp tồn tại trên đất bắc Việt Nam đương thời. 
Trong 5 thế kỷ tồn tại, văn minh Văn Lang - Âu Lạc đã đạt được một số thành tựu về các mặt: 
 
Về chính trị - xã hội 
Ðại Việt sử lược, bộ sử khuyết danh xưa nhất còn lại cho đến ngày nay viết: "Ðến đời Trang Vương nhà 
Chu (696 - 681 TCN) ở bộ gia Ninh có người lạ, dùng ảo thuật áp phục được các bộ lạc, tự xưng lại Hùng 
Vương, đóng đô ở Văn Lang, hiệu là nước Văn Lang... Truyền được 18 đời đều gọi là Hùng Vương" 
Ðại Việt sử ký toàn thư được tác giả Ngô Sĩ Liên... viết: "Lạc Long Quân phong con trưởng làm Hùng 
Vương... Hùng Vương lên ngôi, đặt quốc hiệu là Văn Lang" đóng đô ở Phong Châu (Bạch Hạc - Phú 
Thọ), đời đời cha truyền con nối gọi là phụ đạo. Vua các đời đều gọi là Hùng Vương cả". 
Những sử liệu trên, mặc dầu chưa rõ nguồn gốc chân thực, chứng tỏ rằng vào khoảng thế kỉ VII - VI 
trước CN, trên đất bắc Việt Nam với trung tâm là vùng Phú Thọ (nơi có đền Vua Hùng) đã hình thành 
một tổ chức chính trị - một nhà nước, đứng đầu là một vị vua, cha truyền con nối. Nói một cách khác, trên 
cơ sở phát triển của kinh tế nông nghiệp và trao đổi sản phẩm, giao lưu văn hoá đã nảy sinh một quá trình 
phân hoá xã hội và hợp nhất các cộng đồng nhỏ. Yêu cầu bảo vệ đi đôi với phát triển sản xuất, duy trì an 
ninh trật tự cho các xóm làng, cho sự trao đổi hàng hoá, chống nạn lũ lụt hàng năm cũng như chống lại 
những cuộc xâm lấn của các bộ tộc phía Bắc - điều mà sau này trở thành một nhân tố rất quan trọng của 
sự liên kết, hợp lực - đòi hỏi phải có một lực lượng, một tổ chức quản lý, chỉ đạo và điều hành chung cho 
mọi cộng đồng nhỏ có cùng tiếng nói, cùng cơ sở kinh tế và cùng sống trên một lãnh thổ nhất định. Do 
yêu cầu đó đã hình thành một sự hợp nhất các làng bản với tên gọi Văn Lang và một tổ chức chịu trách 
nhiệm chung, đó là nhà nước của các Vua Hùng. 
Nhà nước của các Vua Hùng và quốc gia Văn Lang đã đưa toàn bộ xã hội của các thị tộc, bộ lạc Việt cổ 
sang một thời đại mới. 
Như sử cũ ghi chép, đứng đầu nhà nước là các Vua Hùng hay đúng hơn là các chức Hùng, cha truyền con 
nối. Giúp việc Vua Hùng có một số chức viên gọi là Lạc Hầu, Lạc Tướng. Sử cũ chép: "Ðặt tướng văn 
gọi là Lạc Hầu, tướng võ gọi là Lạc Tướng. Con trai Vua gọi là Quan Lang, con gái Vua gọi là Mị 
Nương". 
Bộ máy chính quyền trung ương còn đơn giản được duy trì cho đến cuối đời An Dương Vương, mặc dầu 
Âu Lạc là quốc gia hợp nhất, rộng lớn hơn Văn Lang. Dựa vào các phát hiện của khảo cổ học, chúng ta 
biết rằng các Vua Hùng, các Lạc Hầu, Lạc Tướng đều thuộc lớp người giàu có, nhiều của cải. Các Vua 
Hùng đều có nuôi nô tì phục vụ trong nhà. Chính quyền trung ương phụ trách các công việc chung như 
bảo vệ quốc gia, giữ gìn an ninh trật tự, tổ chức các làng bản bảo vệ đồng ruộng mùa mang khi có thiên 
tai. Những công việc cụ thể của địa phương giao cho các Lạc Tướng, người đứng đầu bộ. Văn Lang được 
chia thành 15 bộ, mỗi bộ gồm nhiều bản hay chạ, do chức Bồ chính trông coi. Làng, Chạ là đơn vị hành 
chính cơ sở, vốn là những cộng đồng thị tộc đã hình thành từ lâu đời, nay tụ hợp lại. Do đó, Làng, Chạ 



vẫn là những đơn vị kinh tế hầu như độc lập, có những sinh hoạt văn hoá riêng của mình. Già làng vẫn là 
một lớp người giữ vai trò quan trọng nhất trong Làng, Chạ. 
Thời Âu Lạc, đất đai được mở rộng thêm về phía Tây Bắc. Vua gọi là An Dương Vương, nhưng tổ chức 
chính quyền nói chung không có gì thay đổi. 
Việc quản lý đất nước chủ yếu theo tục lệ cổ truyền "dân không có thói gian dối", "Buộc nút dây mà làng 
chính sự", mặc dầu sau này Mã Viện (giữa thế kỷ I) tâu về triều Hán: "Luật Việt khác Luật Hán hơn 10 
việc". 
Trong các Làng Chạ, gia đình một vợ chồng đã là đơn vị tế bào, trình độ của lực lượng sản xuất và kinh tế 
nông nghiệp đương thời cũng như các chuyện cổ tích được truyền lại chứng tỏ điều đó. Sách Tiền Hán 
Thư (Trung Quốc) cũng cho biết, vào cuối thế kỷ I trước CN, quận Giao Chỉ (Bắc Bộ) có 92.440 hộ, 
746.237 khẩu, quận Cửu Chân (bắc Trung Bộ) có 35.743 hộ 166.613 khẩu, có nghĩa là ở Giao Chỉ trung 
bình mỗi hộ có 8 người, ở Cửu Chân trung bình mỗi hộ có 4 người, tức là những gia đình nhỏ. 
 
Về kinh tế 
Cơ sở kinh tế của văn minh Văn Lang - Âu Lạc là nông nghiệp lúa nước. Trên cơ sở phát triển nghề luyện 
đồng thau, lưỡi cày đồng ngày càng được sản xuất nhiều hơn và có nhiều hình dạng hơn. Khảo cổ học đã 
tìm thấy gần 200 lưới cày đồng ở nhiều địa phương khác nhau trên đất Bắc, có hình cánh bướm, hình thoi, 
hình tam giác .v.v.... Lưỡi cày đồng ra đời đã thúc đẩy nền nông nghiệp dùng cày phát triển. Câu "Ruộng 
lạc, theo nước thuỷ triều lên mà làm" của Giao Châu ngoại vực ký chứng tỏ rằng người Việt cổ đã có 
được phương thức làm ruộng ở ven sông, ven biển, tránh những ảnh hưởng xấu đến mùa mang. Lịch nông 

nghiệp đã hình thành. 
Ngành luyện kim đồng thau phát triển đến trình độ cao. Người ta không chỉ sản 
xuất được nhiều loại sản phẩm khác nhau mà con dần dần công thức hoá tỉ lệ các 
chất kim loại trong hợp kim đồng thau tuỳ theo công cụ của sản phẩm. Chẳng hạn tỉ 
lệ chung của hợp kim đồng thau là 80 - 90% đồng, 10 - 20% thiếc, nhưng khi đúc 
mũi tên, mũi giáo thì người ta tăng tỉ lệ thiếc lên. Về sau, người ta lại biết cho thêm 
chì vào để tăng độ mềm. Kĩ thuật nung cũng tiến bộ, từ 800oC của lò gốm tăng lên 
1200 - 1250oC  ở lò luyện kim. 
Trên cơ sở phát triển kĩ thuật luyện kim đồng thau, người Việt cổ đã sáng tạo ra 
nghề nấu sắt bằng phương pháp hoàn nguyên. Từ việc nung quặng để có được sắt 
xốp, người ta tiếp tục nung đỏ lên, rèn dập nhiều lần để có được sắt chín cần cho 
việc làm công cụ. Chiếc rìu sắt đúc tìm được trong một ngôi mộ thuộc di chỉ Ðông 
Sơn (Thanh Hoá) chứng tỏ rằng người Việt cổ đã biết đúc gang. 

Nuôi tằm, kéo tơ, dệt lụa cũng thể hiện một trình độ phát triển kinh tế của người Việt cổ, phục vụ yêu cầu 
trang phục. 
 
Về sinh hoạt và trang phục 
Nhà ở phần lớn là nhà sàn mái cong lợp lá cọ hay rơm rạ, có cầu thang ở cửa. Tường vách bằng tre, nứa, 
trát đất sét hoặc để nguyên. Trong nhà có chỗ cất giữ thóc lúa. Dưới sàn có chỗ nuôi trâu bò, gà lợn. 
Sự phát triển của nghề trồng dâu nuôi tằm, kéo tơ, dệt lụa giúp cho người Việt cổ ăn mặc ngày càng đẹp 
hơn. Nữ thường mặc váy, loại ngắn hoặc dài, đôi lúc có khâu thêm một mảnh vải vuông vắn có trang trí 
hoa văn ở trước bụng; phụ nữ thường mặc yếm; áo cánh hoặc áo chui đầu. Ngaỳ lễ hội, họ mặc váy xoè, 
cắm thêm lông chim hoặc cả lá cây. Tóc ít khi để xoã mà thường được búi lên ở đỉnh đầu hoặc tết theo 
nhiều kiểu khác nhau. Có lúc họ buộc một tấm khăn nhỏ vào chân cuộn tóc. 
Nam thường cởi trần, mặc khố, đầu cạo trọc. Dân sống ven sông thường có tục vẽ mình để tránh "giao 
long" làm hại. Các lạc hầu, lạc tướng có áo giáp đồng hộ than khi đi chiến đấu. 
Nối tiếp truyền thống làm đẹp của tổ tiên, người Việt cổ thích trang sức các dây chuyền bằng vỏ ốc, hạt 
đá hoặc đeo hoa tai, vòng tay bằng đá. 
 
Ðạo đức, tín ngưỡng, lễ hội 
Nhìn chung xã hội Văn Lang - Âu Lạc đã chuyển sang chế độ phụ quyền. Người cha trong gia đình nắm 
mọi quyền hành, đặc biệt là ở các gia đình lạc hầu, lạc tướng. Tuy nhiên, vai trò của người phụ nữ còn rất 
quan trọng. Những câu chuyện cổ tích, những nữ tướng của cuộc khởi nghĩa Hai Bà Trưng đầu thế kỷ I đã 
chứng tỏ điều đó. 



Trong làng xóm, người già rất được tôn trọng và đóng vai trò là người dàn xếp các cuộc tranh chấp, quyết 
định các mối quan hệ trong mỗi bộ cũng như đối ngoại. Người gìa cũng là các thầy giáo của thế hệ trẻ và 
là người gìn giữ những tục lệ của cộng đồng. 
Hôn nhân một vợ một chồng dần dần phổ biến, mặc dầu đây đó còn giữ lại chế độ hôn nhân anh em 
chồng, tục bắt cóc cô dâu.v.v... 
- Nhuộm răng đen, một hình thức chống sâu răng của người Việt cổ, đã trở thành tục lệ chung. Cùng với 
nó, tục ăn trầu, cũng phổ biển và được truyền từ đời này sang đời khác. 
- Từ sớm, những cư dân trên đất Việt Nam đã có một quan niệm nhất định về linh hồn. Tục chôn người 
chết sớm hình thành ở người thời Bắc Sơn, Quỳnh Văn. Dưới thời Hùng Vương, việc chôn người chết 
được tiến hành nghiêm túc kèm theo nghi lễ. Người ta tìm thấy nhiều kiểu áo quan khác nhau từ bình, 
thạp đến thân cây khoét rỗng (hình thuyền). Việc chôn theo người chết các công cụ sản xuất, vũ khí, đồ 
trang sức đã thể hiện một quan niệm nhất định về sở hữu cá nhân, về sinh hoạt ở thế giới bên kia. Không 
những thế, người đương thời đã biết chế tạo một số đồ minh khí (như trống đồng) chôn theo người chết. 
Ngôi sao 14 tua giữa mặt trống đồng tượng trưng cho Mặt trời, và việc dùng trống đồng vào ngày lễ hội 
cầu mưa.v.v... chứng tỏ người Việt cổ đã theo tin ngưỡng thờ thần Mặt trời, thần sấm, thần mưa... những 

hiện tượng tự nhiên liên quan đến sản xuất nông nghiệp. 
Những người hoá trang lông chim trên mặt trống đồng gợi lên ý nghĩ về 
đạo vật tổ của người thời Hùng Vương, cũng như hình hai người trai gái giã 
cối, hình con cóc, hình những cặp người giao cấu trên thạp đồng... gợi cho 
ta liên tưởng đến tín ngưỡng phồn thực. 
- Lễ hội là một hoạt đồng vừa có ý nghĩa tín ngưỡng vừa có ý nghĩa sinh 
hoạt vui chơi tập thể của người Việt cổ. Những hình khắc trên trống đồng 
đã phản ánh các lễ hội ngày mùa, cầu mưa, cầu nắng, cầu đánh thắng giặc... 
Trong những buổi đó, người ta đánh trống da, trống đồng, chiêng cồng, hoá 
trang nhảy múa, ca hát. Hình người cầm giáo đâm vào đầu một người quỳ 
gối dưới chân trên mặt trống đồng ghi lại một lễ hiến phù. 
Tóm lại, những tín ngưỡng, lễ hội, tập tục của người Việt cổ thời Hùng 
Vương đánh dấu một cuộc sống mới vui tươi, tập thể và hoà hợp. Tuy 
nhiên, bên cạnh những nét chung trong tín ngưỡng, lễ hội, mỗi làng, chạ 

vẫn cho những sinh hoạt văn hoá riêng của mình. 
 
Nghệ thuật 
Thời Văn Lang, Âu Lạc, các làng chạ nông nghiệp ngự trị trong toàn xã hội. Tuy nhiên, có nhà khảo cổ 
cho rằng, có thể hình thành một đô thị cổ ở vùng Cổ Loa, nơi đóng đô của An Dương Vương, nhưng tư 
liệu không đủ để khẳng định. Ðây là đặc điểm chung của nền văn minh phương Ðông nông nghiệp. Ðặc 
điểm này góp phần hạn chế sự phát triển của nghệ thuật. 
Từ thời Bắc Sơn, Phùng Nguyên, Hoa Lộc quan niệm thẩm mỹ của người thời cổ đã nảy sinh và ít nhiều 
đã có sắc thái riêng. Trí thẩm mĩ đó được nối tiếp và phát triển ở thời Văn Lang - Âu Lạc, phản ánh một 
trình độ phát triển của nhận thức. 
Ðiêu khắc tinh tế và bước đầu đạt đến trình độ mô típ hoá. Những hoa văn trên các lưỡi rìu đồng, những 
hình người hoá trang, những con chim con nai... trên mặt trống đồng, hình lưỡi rìu, mũi giáo v.v... đã nói 
lên điều đó. Nhiều mô típ hoa văn đã trở thành dấu hiệu của văn minh Văn Lang - Âu Lạc. 
Tuy nhiên hiện vật tiêu biểu cho văn minh Văn Lang - Âu Lạc là trống 
đồng và thành Cổ Loa. 
- Trống đồng là sản phẩm của nghệ thuật trang trí và kĩ thuật đúc đồng 
đương thời. Mặc dầu vào đầu công nguyên, các lực lượng xâm lược đã đến 
nhiều lần thu vét trống đồng của người Việt Cổ đưa về nước hoặc phá đi. 
Nhưng đến nay các nhà khảo cổ vẫn phát hiện được hơn 170 chiếc ở khắp 
nơi trên đất bắc Việt Nam. Trống đồng thể hiện một trình độ cao của kỹ 
thuật luyện kim đương thời. 
Kiểu dáng và các hình trang trí trên mặt trống, tang trống thể hiện một 
trình độ nghệ thuật cao, óc thẩm mĩ tinh tế, một quan niệm nhất định về 
quan hệ giữa người và thế giới xung quanh. Cấu tạo của trống hài hoà, cân 
đối. Chẳng hạn, quan sát các trống đồng Ngọc Lũ, Hoàng Hạ, ta có thể 



thấy: Mặt trống tròn, giữa có ngôi sao nhiều cánh, xung quanh có hàng chục vảnh, mỗi vành có  một loại 
hoa văn khác nhau: hươu, nai, chim cò, người hoá trang lông chim, tháp canh, hoa văn hình chữ S, hình 
tròng có tiếp tuyến.v.v... Tất cả đều được khắc một cách tinh tế, có cùng kiểu dáng, đều đặn và đẹp. 
Trống in nổi hình những chiếc thuyền có người chèo, người cầm cung tên. Các thuyền này vừa thuộc loại 
thuyền đua, vừa thuộcloại thuyền chiến. 
Mỗi chiếc trống đồng thường có cách trang trí khác nhau, mặc dầu vẫn giữ được những nét đặc sắc 
chung, nhưng không dừng lại ở một trình độ cách điệu như nhau. Hoa văn trên trống đồng phản ánh cả 
một bước tiến của quan niệm thẩm mĩ của người thợ thủ công đương thời. Ngoài ra, người thợ đúc còn 
làm ra những chiếc trống đồng minh khí nhỏ dùng vào việc cúng tế hay chôn theo người chết. 
Trống đồng vừa là một nhạc khí vừa là một hiện vật tượng trưng cho quyền uy của người thủ lĩnh. 
- Thành Cổ Loa được xây từ thời An Dương Vương, ở trên bờ sông Hoàng (nay đã bị lấp gần hết) thuộc 
châu thổ sông Hồng. Theo kết quả nghiên cứu hiện nay, thành có hai vòng hình bầu dục, cao khoảng 
12m, chân được kè đá vững chãi. ở mạn đông, giữa thành ngoại và thành trong, có một cái hồ lớn xưa gọi 
là Ðầm Cả. Ðầm Cả thông với các hào chạy quanh chân thành, do đó thuyền có thể đi từ đây mà đi ra các 
cửa hoặc kiểm soát các mặt thành. Việc đắp thành diễn ra rất khó khăn, phức tạp vì đây là một vùng đất 
khá lầy, trơn. ở giữa thành trong là một vùng đất rộng, nơi đặt dinh thự của An Dương Vương và các lạc 
hầu, lạc tướng. ở đây cũng có các trại binh, kho vũ khí. Do vị trí quan trọng của Cổ Loa, sau này, khi xâm 
lược nước Âu Lạc, Mã Viện đã lấy nó làm trung tâm cho xây thêm một thành mới, hình chữ nhật, gọi là 
Kiến Thành. Cổ Loa cũng là kinh đô của Ngô Quyền ở thế kỷ X. Chính vì vậy, ngày nay rất khó xác định 
các di tích cổ. 
Thành Cổ Loa vừa là một đô thành, vừa là một quân thành, một mô hình phổ biến của các hoàng thành 
thời xưa. Ðầm Cả là nơi tập trung binh thuyền của An Dương Vương cũng là nơi luyện tập thuỷ chiến. 
Những ngày thường, An Dương Vương có thể cùng những người bảo vệ, các lạc hầu, lạc tướng theo 
thuyền từ Cổ Loa ngược sông Hoàng lên sông Cầu hay xuôi ra sông Hồng để quan sát, kiểm tra cuộc sống 
của nhân dân. Thời chiến, đoàn binh thuyền của An Dương Vương cũng từ Ðầm Cả theo các hào ven 
chân thành tiến ra sống Hoàng, ngược lên phía bắc chiến đấu chống quân xâm lược. Các trận đánh thời 
Triệu Ðà xâm lược đã diễn ra ở vùng Tiên Sơn (Bắc Ninh) rồi sau đó rút về thành Cổ Loa. 
Âm nhạc, nhảy múa đã trở thành một nhu cầu trong các buổi sinh hoạt lễ hội hay giải trí. Những hình 
người hoá trang lông chim, tay nắm tay nhau như đang nhảy múa được in trên trống đồng Ngọc Lũ gợi 
lên một cảnh múa xoè của người Thái ngày nay. Tượng hai người cõng nhau, người dưới dạng chân nhảy, 
người trên thổi kèn, phản ánh một điệu múa vui. Sự tồn tại của hàng loạt nhạc khí như chiêng, cồng, 
trống, sênh, phách, khèn.v.v... đã nói lên sự phong phú của âm nhạc đương thời. Những ngày hội thường 
vang lên tiếng trống, tiếng kèn, tiếng ca kèm theo các điệu nhảy khác nhau vừa nói lên sinh hoạt vui tươi 
của người Việt cổ vừa nói lên nhu cầu hu hí của con người. Không dừng lại ở nhảy múa, hát ca, họ còn tổ 
chức các cuộc đua tài mà một trong những biểu hiện của nó là những chiếc thuyền đua trên tang trống 
đồng. Những người chèo thuyền vui khoẻ sau những ngày lao động vất vả. Những cuộc đua thuyền này 
vừa là sự chuẩn bị cho lao động, vừa là chuẩn bị cho chiến đấu giữ nước, giữ làng, ý thức về tộc người, về 
đất nước đã hình thành dù còn chưa vững chắc. 
 
Tóm tắt 
Sau một thời kỳ dài định cư và phát triển nền kinh tế nông nghiệp trồng lúa nước trên vùng đồng bằng 
màu mỡ của các con sông lớn như sông Hồng, sông Mã, sông Cả ở Bắc Bộ và Bắc Trung Bộ, những cư 
dân Việt cổ (hay Lạc Việt) đã xây dựng được cho mình một quốc gia, một nền văn minh riêng có tính bản 
địa sâu sắc, được mệnh danh là văn minh Văn Lang - Âu Lạc.  
Ðây là một nền văn minh có nguồn gốc lâu đời ở những nền văn hoá hình thành trước đó, trong các thiên 
niên kỉ III - II trước CN và là sự hợp nhất, nâng cao của những nền văn hoá đó. 
Những thành tựu chính của nền văn minh Văn Lang - Âu Lạc được thể hiện ở tất cả các mặt hoạt động 
của người Việt cổ, từ chính trị, xã hội đến kinh tế, kĩ thuật sản xuất, đạo đức, tín ngưỡng, nghệ thuật. Nó 
cũng tạo ra được những công trình nghệ thuật mang tính biểu tượng và lưu truyền lâu dài, làm nên cái gốc 
của các nền văn minh ở giai đoạn sau. 
Những thành tựu chính của nền văn minh Văn Lang - Âu Lạc cũng thể hiện khá rõ tính chất bản địa của 
nó. Mặt khác, các thành tựu đó, dù ở các lĩnh vực hoạt đông khác nhau, vẫn phản ánh khá rõ tính chất 
nông nghiệp lúa nước và gắn liền với nó là châu thổ của những dòng sông lớn. 



Thời gian tồn tại, phát triển không dài, hơn nữa, từ năm 179 trước CN cho đến thế kỷ X, nền văn minh đó 
không những chưa có điều kiện nâng cao và hoàn thiện mà còn bị vùi dập, xoá bỏ bởi những ảnh hưởng 
mạnh mẽ của nền văn minh phương Bắc. Mặc dầu vậy, người dân Việt sau này vẫn luôn tìm cách bảo vệ 
các di sản của tổ tiên. 
 
 

Nền văn minh Ðại Việt 

 
Những điều kiện hình thành và phát triển của nền văn minh 
Ðại Việt 
Sau hơn 1000 năm Bắc thuộc, với sự đấu tranh kiên trì và anh 
dũng, nhân dân ta đã dành được độc lập tự do hoàn toàn. Từ sự 
nghiệp tự cường của họ Khúc (905), họ Dương và tiếp đó là 
cuộc chiến chống quân Nam Hán trên sông Bạch Ðằng của Ngô 
Quyền thắng lợi (năm 938) quốc gia phong kiến độc lập tự chủ 
chính thức ra đời. Từ thế kỷ X đến thế kỷ XIX (trước khi tiếp 
xúc với những ảnh hưởng của nền văn minh phương Tây), nhân 
dân ta đã xây dựng được một đất nước vững mạnh, có một nền 
văn hoá riêng, phát triển. Nền văn hoá rực rỡ đó nảy sinh và tồn 
tại chủ yếu trong thời đại nước ta mang tên Ðại Việt có kinh đô 
là Thăng Long; do đó được mệnh danh là văn hoá Ðại Việt hay 

văn hoá Thăng Long và gần đây là văn minh Ðại Việt. 
 
Bối cảnh lịch sử và điều kiện hình thành phát triển của văn minh Ðại Việt 
Ðất nước bước vào kỷ nguyên độc lập, tự chủ - đây chính là điều kiện thuận lợi để nhân dân ta bắt tay vào 
công cuộc xây dựng và phát triển đất nước sau những năm dài dưới ách đô hộ ngoại bang. Ðặc biệt là sau 
cuộc dẹp loạn 12 sứ quân của Ðinh Tiên Hoàng, nền thống nhất đất nước được khôi phục và củng cố 
thêm một bước dưới đời Tiền Lê. Năm 1010 Lý Công Uẩn lên ngôi, trong "Chiếu dời đô" đã viết: "Ðô cũ 
của Cao Vương (tức Cao Biền) ở thành Ðại La, giữa khu vực trời đất, có thế rồng cuộn, hổ ngồi, ở giữa 
Nam-Bắc - Ðông-Tây, tiện hình thế núi non sau trước, đất rộng mà bằng phẳng, chỗ cao mà sáng sủa, 
nuôi vật rất thịnh và phồn vinh. Xem khắp nước Việt, chỗ ấy là hơn cả thực là chỗ hội họp của bốn 
phương, là nơi thương đô của kinh sư muôn đời". Việc dời đô từ Hoa Lư ra Thăng Long là một bước tiến 
mới, thể hiện sự trưởng thành và ý thức dân tộc của giai cấp thống trị dân tộc. Cũng từ đây, Thăng Long 
đã trở thành trung tâm kinh tế, chính trị, văn hoá của nước Ðại Việt và Việt Nam sau này.  
Thời kỳ độc lập tự do của quốc gia Ðại Việt kéo dài gần 1000 năm (từ thế kỷ X đến thế kỷ XIX). Ðây là 
thời kỳ độc lập lâu dài nhưng không phải độc lập trong thanh bình mà luôn phải đối phó với giặc ngoại 
xâm. Hơn 9 thế kỷ, nhân dân Việt Nam đã phải hơn 8 lần đứng dậy cầm vũ khí chống giặc ngoại xâm: hai 
lần kháng chiến chống Tống thời Tiền Lê và Lý, ba lần kháng chiến chống quân Mông-Nguyên đời Trần, 
cuộc kháng chiến chống quân Minh ở đầu thế kỷ XV do Vương Triều Hồ lãnh đạo; 10 năm "nếm mật 
nằm gai" của nghĩa quân Lam Sơn đã quét sạch quân Minh ra khỏi bở cõi; kháng chiến chống quân Xiêm, 
Thanh ở thế kỷ XVIII. Chính cuộc sống trong độc lập, trong đấu tranh đó đã tác động đến tâm tư tình cảm 
của con người Việt Nam. Lòng yêu nước đã trở thành tình cảm và tư tưởng cao quý nhất và sâu sắc nhất 
của họ. Ðiều này không chỉ ảnh hưởng đến sự phát triển của nền văn hoá văn minh mà còn ảnh hưởng 
đến cả tư tưởng chủ đạo của nền văn hoá, văn minh đó.  
Nền văn minh Ðại Việt có nguồn gốc sâu xa từ những truyền thống sản xuất chiến đấu của tổ tiên, được 
kế thừa những di sản văn hoá, văn minh của thời kỳ Văn Lang - Âu Lạc và của hàng nghìn năm đấu tranh 
chống Bắc thuộc. Vì vậy nó càng có điều kiện phát huy và phát triển trong hoàn cảnh đất nước hoà bình  
Ðây là thời kỳ hình thành của chế độ phong kiến (từ thế kỷ X) tiến tới xác lập (ở thế kỷ XV) và từ thế kỷ 
XVI trở về sau, những quan hệ sản xuất phong kiến đã trở thành những quan hệ thống trị và ngày càng 
được củng cố. Sự thực đó đã dẫn đến tình trạng Ðại Việt bị chia cắt làm hai miền: Ðàng trong và Ðàng 
ngoài với sự tồn tại của các tập đoàn thống trị khác nhau. Nguy cơ ngoại xâm bị đẩy lùi. Thay vào đó là 
những cuộc chiến tranh phong kiến, việc mở rộng lãnh thổ xuống phương nam. Ðến giữ thế kỷ XVIII, 



việc sát nhập miền đất Nam Bộ ngày nay vào lãnh thổ Ðại Việt đã cơ bản hoàn thành và cuối cùng là mâu 
thuẫn đấu tranh giai cấp. Cũng ở giai đoạn này phương Tây chuyển mình mạnh mẽ với sự ra đời của 
phương thức sản suất tư bản chủ nghĩa. Những thuyền buôn của lái buôn phương Tây cập bến Ðại Việt 
cùng với các thuyền buôn Trung Quốc, Nhật Bản, Gia Va... Cho đến cuối thế kỷ XVIII lãnh thổ Ðại Việt 
Ðã trải dài từ cửa ải Nam Quan cho đến mũi Cà Mau với những quần đảo ven biển. Sau hơn 2000 năm 
chia cắt, chế độ phong kiến đã kìm hãm sự phát triển của toàn xã hội và đã đến lúc phải thống nhất đất 
nước trong tình hình mới. 
Phong trào nông dân Tây Sơn đã hoàn thành nhiệm vụ dân tộc giao phó, tiêu diệt chính quyền của họ 
Nguyễn ở Ðàng trong, tiến ra Bắc lật đổ ngai vàng của vua Lê chúa Trịnh ở Ðàng ngoài. Chiến thắng 
chống quân Xiêm ở Rạch Gầm - Xoài Mút (1784), chiến thắng lẫy lừng trong cuộc kháng chiến chống 
quân xâm lược Mãn Thanh (1789) đã vĩnh viễn xoá bỏ ranh giới sông Gianh. Ðại Việt lại trở thành một 
nước thống nhất với những tiềm lực mới, nhưng triều đại Nguyễn ở thế kỷ XIX đã không đủ khả năng sử 
dụng những tiềm lực đó. 
Ðất nước bị giữ lại ở trạng thái đình trệ, mâu thuẫn và chẳng bao lâu đã trở thành đối tượng xâm lược của 
thực dân Pháp. 
Hoàn cảnh xã hội đó đã ảnh hưởng sâu sắc đến sự phát triển của nền văn hoá và văn minh Ðại Việt. 
Nhưng mặt khác, trong điều kiện hoà bình, dân số ngày càng tăng lên. Ðó là một trong những nguyên 
nhân dẫn đến việc khẩn hoang các vùng đất ven biển và đặc biệt là vùng đất phía nam, đang từng bước sát 
nhập vào lãnh thổ Ðại Việt. Ðiều này lại dẫn đến sự gia tăng nhu cầu về công cụ sản xuất, xây dựng nhà 
cửa, về các vật dụng cần thiết và các thức ăn hàng ngày. Mặt khác, việc mở rộng lãnh thổ về phía Nam 
cũng làm tăng thêm những sản phẩm mới của đất đai, núi rừng, sông biển. Thủ công nghiệp do đó phát 
triển lên một bước về cả hai mặt: kỹ thuật và loại hình sản phẩm. Ðó là cơ sở quan trọng để mở rộng hơn 
nữa sự phân công lao động xã hội, tạo tiền đề cho sự ra đời các đô thị.  
Thế kỷ XVI-XVI cũng là thời điểm phồn vinh của sự giao lưu buôn bán giữa các nước châu á với phương 
Tây. Thời kỳ này Ðại Việt không chỉ buôn bán với Trung Quốc, Nhật Bản, ấn Ðộ, mà còn buôn bán với 
Tây Ban Nha, Bồ Ðào Nha, Hà Lan, Anh, Pháp v. v... Do đòi hỏi của thương nghiệp và sự phát triển của 
thủ công nghiệp, lâm nghiệp... nhiều đô thị ra đời như Kẻ Chợ, Phố Hiến ở Ðàng ngoài; Hội An, Thanh 
Hà ở Ðàng trong. Mặc dù các đô thị còn mang nặng tính chất thương nghiệp, chúng vẫn là một biểu hiện 
mới của nền kinh tế. Sinh hoạt đô thị ảnh hưởng đáng kể đến sinh hoạt của các lị sở được xây dựng thành 
kinh đô hay trấn lị, tỉnh lị. 
Sự phát triển của giáo dục đã có tác dụng lớn. Do yêu cầu của việc xây dựng bộ máy quan lại, giáo dục 
ngày càng phát triển. Từ cuối đời Trần, đặc biệt sang thời Lê sơ, khoa cử đã trở thành một trong những 
phương thức tuyển lựa quan lại chủ yếu của triều đình phong kiến. Sang thế kỉ XVII, XVIII, hầu hết các 
làng ở Ðàng ngoài và sau đó ở Ðàng trong đều có lớp học tư do các thầy đồ phụ trách. Làng đã dành một 
số ruộng (gọi là học điền) phục vụ việc nuôi thầy và khuyến khích học tập. Lệnh thành lập các trường 
công ở xã thời Tây Sơn tuy chưa được thực hiện nhưng có tác dụng khuyến khích rất lớn. Khi Nho giáo 
suy đồi, đấu tranh giai cấp tăng lên thì giáo dục trở thành điều quan trọng để nhân dân nói lên những 
nguyện vọng, tâm tư và tình cảm của mình. 
Bên cạnh những điều kiện thuận lợi ở trên; chiến tranh phong kiến, sự bảo thủ cực đoan của chính quyền, 
đặc biệt là của nhà Nguyễn... là những nhân tố kìm hãm sức sáng tạo của văn hoá nhân dân. Ðiều đáng 
tiếc là việc này xảy ra vào lúc thế giới phương Tây với nền văn minh công nghiệp của nó đang phát triển 
nhanh chóng về phía trước. 
 
 



Những thành tựu chính của nền văn minh Ðại Việt 
 
Thời kỳ tự chủ của nước Ðại Việt kéo dài gần một thiên niên kỉ, từ năm 905 đến năm 1858. Thời kỳ 
đó, nhân dân Ðại Việt đã xây dựng được cho mình một nền văn minh rực rỡ trên các lĩnh vực chính 
trị, kinh tế, giáo dục, cũng như văn hoá nghệ thuật. 
 
Thành tựu chính trị 
Sự nghiệp tự cường của họ Khúc (905-930) và tiếp đó là chiến thắng Bạch Ðằng của Ngô Quyền đã đưa 
Ðại Việt vào thời kỳ xây dựng một quốc gia độc lập. Mở đầu là nhà Ngô ( năm 939). Ngô Quyền không 
tự xưng là Tiết độ sứ nữa mà xưng là Ngô Vương và đóng đô ở Cổ Loa. Năm 968 Ðinh Bộ Lĩnh dẹp tan 
12 xứ quân, thu giang san về một mối, kinh đô ở Hoa Lư, đặt tên nước là Ðại Cổ Việt, xây dựng quốc gia, 
củng cố chính quyền. Năm 981, Lê Hoàn thừa kế quốc gia của nhà Ðinh lập ra nhà Tiền Lê. Nhà nước 
Ðại Việt được thống nhất, được xây dựng chủ yếu từ thời Ðinh, Tiền Lê. Trải qua các triều đại Lý, Trần 
càng được hoàn thiện và đến những năm 70 của thế kỷ XV (thời Lê Thánh Tông) thì đạt đến mức hoàn 
chỉnh và ổn định. 
Sang đời Lê Mạt, về cơ bản bộ máy nhà nước không có gì thay đổi lớn, và sau này đến nhà Nguyễn thì có 
ảnh hưởng ít nhiều cách tổ chức của nhà Thanh và ảnh hưởng của phương Tây. 
 
Tổ chức nhà nước 
Ngay từ buổi đầu độc lập, dân tộc ta bắt tay vào việc xây dựng cho mình một nhà nước riêng theo mô 
hình quân chủ chuyên chế. Nhà nước gồm hai bộ phần: Trung ương và địa phương. Chính quyền Trung 
ương đứng đầu là vua - người nắm mọi quyền lực chủ yếu của đất nước. Vua có quyền quyết định tối cao 
cả về kinh tế, chính trị, văn hoá, tôn giáo lẫn lập pháp, hành pháp. Vua có quyền sinh, quyền sát đối với 
mọi người trong nước và trở thành biểu tượng của quốc gia theo đúng quan niệm của Nho gia "trung 
quân" là "ái quốc". Vua thống trị theo chế độ cha truyền con nối. Các vua của Ðại Việt tuy nắm trong tay 
mọi quyền hành như vậy, vẫn luôn có một hệ thống đại thần giúp việc. Ðó là tả hữu tướng quốc (hay tể 
tướng) và tam thái, tam thiếu, tam tư. Những khi có việc quân quốc trọng sự, vua thường bàn với những 
người trong hàng ngũ quan đại thần để quyết định. Ngoài ra còn có một hệ thống cơ quan, quan lại cao 
cấp khác. Mỗi cơ quan chịu trách nhiệm về mặt hoạt động của nhà nước. Vào cuối thế kỷ XV, bộ máy 
nhà nước đó đã được phân thành 6 bộ và một số đài, viện phụ trách giấy tờ và thanh tra quan lại. Mặc dù 
bộ máy nhà nước đương thời được tổ chức theo mô hình các triều đại Trung Quốc - vì bấy giờ mô hình đó 
được xem là tiên tiến nhất, nó vẫn mang đậm sắc thái của dân tộc Việt Nam. Ðó chính là nét đặc biệt 
trong tổ chức bộ máy nhà nước Trung ương thời phong kiến ở Việt Nam. Vua và hàng ngũ quan lại không 
những chỉ biết hưởng đến những của cải thu được từ nhân dân mà thực sự cùng nhân dân lo lắng đến mùa 
màng sản xuất, chiến đấu và bảo vệ Tổ quốc. Trong chiến tranh, vua là người chỉ huy quân sự. Các chức 
quan khuyến nông, hà đê, đồn điền sứ có nhiệm vụ thường xuyên chăm lo việc sản xuất, chống hạn, lụt, 
mở rộng diện tích canh tác. Trong nội bội, sử cũ viết: "Năm 1251, vua Trần "ban yến ở điện, các quan đến 
dự. Ðến khi rượu say, người dự tiệc đều đứng dậy, dang tay mà hát... Ðến sau, có yến tiệc gì, có người 
đội mo nang cầm cái dùi làm tiểu lệnh". Như nhận xét của một số nhà sử học xưa: "xem như thế đủ biết 
bấy giờ vua tôi cùng vui, không câu nệ lễ phép, cũng là phong tục giản dị, chất phác". Ngày lễ, ngày tết 
các quan đem quà biếu vua. Vua tổ chức yến tiệc mời lại hoặc cùng nhân dân xem hát, múa rối nước. 
Những lời ca, điệu múa dân gian được diễn tả ở cung đình. 
Ngày hội thề trăm quan ở đền Ðồng Cổ (Trống Ðồng) "con trai, con gái bốn phương đứng cạnh đường 
xem chật ních, cho là ngày hội lớn". 
ở địa phương, mặc dù làng xã vẫn là cơ sở nhưng bên trên đã có một hệ thống hành chính lớn nhỏ khác 
nhau, từ lộ, phủ, châu đến huyện. Mỗi đơn vị đều có một nhóm quan lại và quân đội cai quản. Vào cuối 
thế kỷ XV, các ti phụ trách đạo thừa tuyên (Ðô ti, Thừa ti và Hiến ti) thay cho Lộ thời trước giữ một vị trí 
rất quan trọng vừa bảo vệ quyền thống trị của triều Lê vừa chăm lo cuộc sống của nhân dân. 
Xã không còn là các tế bào độc lập mà từ đầu thời Trần đã được nhà nước quản lí (hộ tịch, ruộng đất các 
xã đều phải kê khai và gửi lên quan huyện, phủ lộ để nhà nước nắm được). 
Sang thời Lê sơ nhà nước tăng cường thêm một bước quản lí xã thôn (thông qua chính sách quân điền, 
nhà nước bắt quan lại cấp thôn phải khai, số ruộng tâu lên, nếu làm sai mà có người phát giác sẽ bị xử 
phạt). Nhà nước còn quy định cả số xã trưởng đối với xã lớn, vừa và nhỏ, thậm chí còn quy định cả thể lệ 
bầu xã trưởng. Ðến thế kỷ XV, Ðại Việt đã trở thành một nước thống nhất có tổ chức và trật tự do nhà 



nước quản lí. Ðó là một hệ thống chính quyền phong kiến tập trung cao độ, thể hiện sức mạnh chi phối 
của triều đình Trung ương xuống các địa phương và quyền chuyên chế tuyệt đối của nhà vua. Ðầu thế kỷ 
XIX tổ chức nhà nước tuy được cải tiến ít nhiều trên cơ sở học tập nhà Thanh và một vài thành tựu của 
phương Tây, nhưng nói chung vẫn là một nhà nước quân chủ chuyên chế phong kiến. 
Luật pháp 
Thời kỳ đầu tiên của quốc gia độc lập: Khúc, Ngô, Ðinh, Tiền Lê chưa có luật nên nhà nước thường xử 
tội theo ý vua, cho đến thời Tiền Lê, pháp luật vẫn còn tuỳ tiện : "Quan lại tả, hữu có lỗi nhỏ cũng bị giết 
đi, hoặc đánh từ 100 đến 200 roi. Bọn quan giúp việc, ai hơi có việc gì phật ý cũng đánh từ 30-50 roi, 
truất xuống làm tên gác cổng, khi hết giận lại cho về làm chức cũ". 
Năm 1002 Lê Hoàn bắt đầu định luật lệ. Năm 1003, những người làm phản bị tội chém bêu đầu. Tuy 
nhiên, đó chỉ mới là những qui chế đầu tiên của nhà nước Trung ương để quản lí đất nước. 
Thời Lý hoạt động lập pháp của nhà nước bắt đầu phát triển. Năm 1040 Lý Thái Tông xuống chiếu từ nay 
về sau phàm nhân dân trong nước ai có việc kiện tụng thì giao cho Thái tử xét xử trước khi trình lên vua 
kết án. Năm 1042 Lý Thái Tông sai Trung thư sảnh sửa định luật lệ châm chước những điều thời thế 
thông dụng, xếp thành loại, biên rõ đầu mục làm thành quyển Hình thư. Hình thư gồm 3 quyển - Ðó là bộ 
luật thành văn đầu tiên của nước ta đánh dấu mốc quan trọng trong lịch sử pháp quyền Việt Nam, xuất 
hiện từ nhu cầu bảo vệ trị an của đất nước cũng như bộ máy nhà nước của giai cấp cầm quyền: Luật ra 
đời đã đánh dấu một bước tiến lên của văn minh Ðại Việt. Ðến đời Trần hoạt động luật pháp được tăng 
cường hơn nữa. Năm 1230, Trần Nhân Tông cho soạn Quốc triều hình luật. Năm 1244 nhà vua cho định 
lại hình luật một lần nữa. Luật pháp của nhà Trần về nội dung và đặc điểm cũng như luật pháp của nhà Lý 
nhằm bảo vệ nền thống trị và quyền lợi kinh tế của vua quan, quý tộc, Duy trì và củng cố quyền lực của 
nhà nước trung ương tập quyền, đặc biệt là của nhà vua. Nhưng phải đến năm 1483 với sự ra đời của bộ 
Luật Hồng Ðức, luật pháp mới trở thành một chuẩn mực nhằm duy trì và bảo vệ trật tự an ninh xã hội, 
tránh mọi hành vi tuỳ tiện và cục bộ địa phương. Quyền thống trị nhà nước được bảo vệ, song người dân 
lao động tự do cũng hiểu được quyền lợi và nghĩa vụ của mình. Luật Hồng Ðức không chỉ phản ánh 
những lợi ích của tầng lớp thống trị mà còn phản ánh thực tế phong hoá của xã hội Việt Nam đương thời, 
những quan hệ xã hội được pháp luật hoá: Vua - tôi, quan - dân, cha mẹ - con cái, vợ - chồng, anh - em, 
chủ - tớ, quan hệ ruộng đất, quan hệ tài sản, quan hệ dân tộc v.v... 
Từ thế kỷ XVI đến thế kỷ XVIII là thời kì lịch sử đất nước có nhiều biến động, các triều đại thay thế nhau 
trị vì đất nước và chia nhau khu vực thống trị. Cả Ðàng trong và Ðàng ngoài vẫn áp dụng Luật Hồng Ðức, 
bên cạnh đó có bổ sung thêm một số luật lệ về kinh tế, tài chính v.v.. . 
Sang thế kỷ XIX, dười thời Nguyễn, từ năm 1811 Gia Long sai đình thần biên soạn một bộ luật mới lấy 
tên là Hoàng triều luật lệ hay bộ Luật Gia Long. Bộ luật này được biên soạn trên cơ sở tham khảo bộ luật 
của nhà Thanh và bộ Luật Hồng Ðức của Lê Thánh Tông. Bộ Luật Gia Long được thi hành trong suốt các 
triều đại nhà Nguyễn. 
 
Thành tựu kinh tế, khoa học kỹ thuật 
 
Ðời sống kinh tế 
Nông nghiệp: Nghề nông đã có từ sớm ở nước ta trải qua thời kỳ Bác thuộc, sang thời kỳ phong kiến độc 
lập tự chủ, nền nông nghiệp ngày càng phát triển. Từ thế kỷ đầu công nguyên khi các công cụ sắt đã trở 
thành phổ biến thì lưỡi cày sắt đã thay thế dần cho lưỡi cày đồng. Nông nghiệp dùng cày và sức kéo của 
trâu bò trở thành phổ biến ở vùng đồng bằng. Các vua nhà Tiền Lê, nhà Lý luôn luôn chăm lo đến sản 
xuất nông nghiệp: đầu mùa xuân, nhà vua thường có lễ cày tịch điền khuyến khích dân trong việc nông 
trang, trong các bộ luật đều có những điều cấm giết trâu bò, miễn giảm thuế cho dân trong những năm 
mùa màng thất thu. Nhà nước còn đặt ra các chức Hà đê sứ, Khuyến nông sứ, chuyên trông coi việc đắp 
đê và khuyến khích nông nghiệp. Dười thời Lê sơ (thế kỷ XV) nhà nước ban hành phép quân điền, thống 
nhất quy tắc phân chia ruộng cày ở các làng xã nhằm đảm bảo cho người dân lao động đều có ruộng cày. 
Vì vậy mọi người đều phấn khởi và chăm lo sản xuất. Từ thời Lý -Trần nhân dân đã biết sử dụng kĩ thuật 
thâm canh trong làm ruộng, một năm hai ba vụ. 
Năm 1291, sứ giả nhà Nguyên đến nước ta nhận xét răng:"ở đồng bằng sông Hồng một năm lúa chín bốn 
lần". 
Do nhu cầu của công tác trị thuỷ, nhà nước rất quan tâm đến việc đắp đê. Năm 1077 Nhà Lý cho đắp sông 
Như Nguyệt (sông Cầu). Năm 1108 đắp đê Cơ Xá dọc sông Hồng. Năm 1248 nhà Trần tổ chức việc đắp 



đê trên một qui mô rộng lớn ở nhiều lộ, phủ. ở nửa sau thế kỷ XV, nhà Lê xuống lệnh đắp đê biển chạy 
suốt từ Ninh Bình đến nam Hải Phòng, bảo vệ hàng vạn mẫu ruộng được khai phá ở vùng biển, đồng thời 
tạo điều kiện cho việc mở rộng hơn nữa diện tích canh tác. 
Với sự khuyến khích của nhà nước, nhân dân, quý tộc, quan lại còn hợp lực khai phá đất hoang, xây dựng 
làng xóm, mở rộng ruộng đồng. 
Trên cơ sở khẩn hoang vùng ven biển và vùng đất phía nam, diện tích ruộng đất ngày càng mở rộng. Kĩ 
thuật sản xuất được đúc kết dựa trên kinh nghiệm thực hiện 4 khâu: nước, phân, cần, giống. 
Bằng cách nhân giống luá, đến thế kỷ XVIII, cả Ðàng trong và Ðàng ngoài đều trồng được nhiều giống 
lúa khác nhau. Theo Lê Quý Ðôn trong Phủ biên tạp lục thì bấy giờ ở Ðàng ngoài đã trồng được 8 giống 
lúa chiêm, 27 giống lúa màu và 29 giống lúa nếp. Cuối thế kỷ XVIII, ngô được du nhập. Cùng với ngô có 
cao lương, kê, khoai, sắn. Ðàng trong cũng trồng được 20 giống lúa tẻ và 22 giống lúa nếp. Còn ở đồng 
bằng sông Cửu Long thì có những nơi mà một đơn vị thóc giống gieo cấy thì người ta thu được 3000 đơn 
vị thóc gặt. Ngoài việc trồng lúa, trồng cây ăn quả cũng khá phát triển. Trầu cau được trồng ở khắp nơi, 
nhuộm răng ăn trầu là một tục lệ cổ truyền phổ biến. Sự phát triển nông nghiệp vừa đảm bảo sự ổn định 
cho cuộc sống của cư dân, vừa tạo cơ sở cho sự tồn tại của bộ máy Nhà nước và nâng nước Ðại Việt lên 
địa vị một quốc gia cường thịnh bậc nhất Ðông Nam á vào thế kỷ XV và giữ được nền độc lập quốc gia ở 
thế kỷ XVIII. 
Thủ công nghiệp: Trên cơ sở của nền nông nghiệp phát triển, kinh tế công thương nghiệp cũng có những 
bước tiến đáng kể, các nghề thủ công cổ truyền như: chăn tằm, ươm tơ, dệt lụa, làm đồ trang sức bằng 
vàng bạc, nghề rèn sắt, nghề khắc in bản gỗ, nghề đúc đồng, nghề làm giấy, nghề nhuộm.v.v... đều phát 
triển. 

 
Ðồ gốm thế kỷ XI-XIII 
Trong nghề dệt với các nguyên liệu chủ yếu như tơ tằm, bông vải, đay gai, 
các thợ dệt đã làm nên nhiều thứ vải, lụa như cát bá, lượt, lĩnh, lụa, gấm. 
Cuối thể kỷ XIII, sứ nhà Nguyên đã ca ngợi thứ "lụa sợi nhỏ ngũ sắc, chiếu 
dệt gấm màu" của nhân dân ta. Nghề trồng dâu, nuôi tằm được phát triển ở 
khắp nơi. Năm 1156 trong đồ cống của nhà Lý cho vua Tống đã có đến 850 
tấm đoạn mầu  vàng thẫm có hoa rồng cuốn. 
Theo Dư địa chỉ của Nguyễn Trãi thì ở thế kỷ XV đã có những làng, 
phường thủ công chuyên nghiệp bên cạnh những nghề phụ của nông dân 
như ở ấp Mao Ðiền (Hải Dương) có nghề "dệt vải nhỏ, đẹp hơn lụa", 

phường "Tàng kiến ở Thăng Long dệt võng, gấm trừu. Nghề nhộm vải cũng phát triển với phường Hàng 
Ðào nhuộm điều, làng Huê Cầu nhuộm thâm, hai câu thơ sau đây nói lên các nghề thủ công thời kỳ này 
đã khá phát triển. 

Ai lên Ðồng Tỉnh, Huê Cầu  
Ðồng Tỉnh bán thuốc, Huê Cầu nhuộm răng 

Ðầu thế kỷ XVI, XVII, tơ tằm, lụa là loại hàng ăn khách có tiếng. Trong số 27 mặt hàng của Ðàng ngoài 
bán sang Nhật đã có đến 11 mặt hàng vải lụa. Xuất hiện các loại vải lụa khác nhau như: sa mầu, lụa bạch, 
lụa vân, lĩnh là, láng, lượt, gấm.v.v... Nhiều loại thường gắn liền với tên một địa phương nhất định như sa 
màu La Khê, Lĩnh hoa Bưởi, lĩnh trơn Trích Sài, lượt Phùng, lụa Hà 
Ðông.v.v... 
 
   
Nghề gốm vốn có truyền thống lâu đời; qua thời Bắc thuộc vẫn tiếp tục 
phát triển với trình độ ngày càng tinh sảo. Sang thời kỳ Ðại Việt nghề gốm 
phát triểm lên với kĩ thuật mới và nhiều mặt hàng mới. Lượng gạch ngói 
được sản xuất ra ngày càng nhiều. Gạch lát sàn ở phủ Thiên Trường (quê 
hương nhà Trần - Nam Ðịnh) hình vuông, mỗi chiều rộng 38 cm, có đường 
viền xung quanh, giữa là hoa dây cúc in nổi. Ðến thời Lý, Trần nghề gốm 
sứ đã đạt đến một trình độ công nghệ cao và một trình độ thẩm mĩ đặc sắc 
được các lái buôn nước ngoài ưa chuộng. Ðồ sành, sứ tráng men, các đồ đựng như: bát, đĩa, bình, ấm, 
chậu, thạp v.v... đều được tráng một lớp men mịn hoặc màu xanh nhạt hoặc màu ngà, màu vàng nhạt. 
Men xanh ngọc đời Lý (tìm thấy ở Quảng Ninh) là biểu hiện của trình độ làm gốm đã khá phát triển, hàng 



loạt bát, đĩa, chén tráng men ngà mịn màng, đôi khi có in nổi bật một hàng cánh hoa sen cùng màu, những 
hoa văn cách điệu hoặc có hình vẽ chìm. ở Thanh Hoá các nhà khảo cổ học đã phát hiện được một mảnh 
thạp bằng men sứ trắng trên đó có in hình hai chiến sĩ khoẻ mạnh trong tư thế luyện đạo, màu nâu đậm. 

Thời Lê Sơn (thế kỷ XV) làng Bát Tràng (Hà Nội) cung cấp 70 bộ bát sứ cho 
nhà nước làm cống phẩm. 
+ ở thế kỷ XVI-XVII nghề làm đồ gốm phát triển trong cả nước, nhiều làng 
gốm nổi tiếng như Bát Tràng, Hương Canh, Thổ Hà, Văn Ðình, Hàm Rồng, Phú 
Khang, Biên Hoà với những sản phẩm đa dạng như: ấm chen, gạch tráng men, 
bình hoa, châu hoa.v.v... Ðương thời dân vẫn có câu ca dao 

Chiếu Nga Sơn, Gạch Bát Tràng 
Vải tơ Nam Ðịnh, Lụa hàng Hà Ðông 

Ðến thế kỷ XVII, nhiều đồ gốm sứ nước ta đã được lái buôn ngoại quốc xuất 
khẩu sang Nhật rồi sang Nam Dương và từ đó sang Phương Tây. 
Ngoài ra ở Ðàng trong có dinh Quảng Nam, Quảng Ngãi làm nghề đường khá 
phát triển. 
Những sản phẩm của nghề đúc đồng không còn là lưỡi cày, lưỡi liềm, mũi tên 
nữa mà đã chuyển sang làm các đồ đựng, chuông, khánh. Năm 1035 vua Lý 
Thái Tông đã cho phát 6000 cân đồng để đúc chuông treo ở chùa Trùng Quang, 

năm 1056 vua Lý Thánh Tông đã phát 12000 cân đồng đúc chuông đặt ở chùa Sùng Khánh báo thiên. Ðời 
nhà Trần có lúc nhà nước cho đúc 330 quả chuông v.v... Bốn công trình để thể hiện sự sáng tạo của người 
thợ thủ công Ðại Việt bấy giờ là : Chuông Quy Ðiền, vạc Phổ Minh, tháp Báo Thiên và tượng phật chùa 
Quỳnh Lâm - cũng nói lên sức phát triển của nghề đúc đồng. Từ nhà Ðinh cho đến nhà Nguyễn các 
xưởng đúc của nhà nước thường xuyên đúc tiền phục vụ nhu cầu mua bán trong nước. Cùng với sự phát 
triển của nghề luyện kim, ngành khai khoáng càng ngày càng được mở rộng. 
ở các thế kỷ XVI, XVII, XVIII và XIX, đã có trên 100 mỏ được khai thác, chủ yếu là ở Ðàng ngoài. Nơi 
có nhiều mỏ quí không chỉ cung cấp nhiều sắt, đồng phục phục vụ đất nước mà còn tạo cơ sở nảy sinh 
phương thức sản xuất mới. 
Nghề làm đồ trang sức, nghề khảm vàng, bạc ngày càng đạt trình độ cao. Từ thời Tiền Lê, trong cống 
phẩm của Ðại Cồ Việt đã có những bình vàng, mâm bạc chạm trổ đẹp mắt. Trong cống phẩm của nhà 
Trần nộp cho nhà Nguyên có hàng loạt bát đĩa dát vàng, mạ bạc, những đôi khuyên chân châu, nạn vàng, 
những vòng đồng mạ vàng, những chén rượu, những quả bầu bằng vàng v.v... Trong việc giao lưu buôn 
bán với các nước phương Ðông và phương Tây ở các thế kỷ XVI, XVII, nghề sơn mài cũng hình thành và 
để lại nhiều tác phẩm, được người nước ngoài ưu chuộng và ca ngợi. Trong cuốn Phủ biên tạp lục, Lê 
Quý Ðôn đã giới thiệu tình hình rất phong phú của sản xuất thủ công mĩ nghệ ở Ðàng trong nước ta khi 
ấy. 
Tiếp thu công nghệ làm giấy của người Trung Quốc, nhân dân ta lại đưa công nghệ ấy lên một trình độ 
phát triển cao, đã chế tạo các loại giấy bằng các nguyên liệu địa phương như vỏ cây dó, các loài rêu biển, 
vỏ cây dâu, vỏ cây thượng lục.v.v.... Người thợ thủ công đã làm nên hàng loạt giấy bản khác nhau như 
giấy nghè, giấy nhũ tương, giấy đại phương, phục vụ nhu cầu của các vua chúa. Ðặc biệt tổ tiên ta lại sản 
xuất loại giấy trầm hương rất thơm và bền, làm bằng vỏ và lá cây trầm hương có màu rất trắng, bỏ xuống 
nước không thấm nước, không bị nát... Cùng với sự phát triển của nghề làm giấy, nghề khắc gỗ để tin (in 
một bản) của hai làng Hồng Lục và Liễu Tràng (Hải Phòng) cũng ngày càng mở rộng. Ðầu thế kỷ XVIII, 
các sách học, sách kinh, truyện dân gian v.v.... được mang ra bán ở khắp nơi, góp phần quan trọng vào 
việc nâng cao trình độ văn hoá của đất nước. 
Vốn sống ở gần các khu vực sông nước, nghề đóng thuyền đã xuất hiện từ sớm ở nước ta từ Thời Văn 
Lang - Âu Lạc, được cải tiến không ngừng trong các thế kỷ sau. 
Ðầu thế kỷ XV, trong khi chuẩn bị đánh nhau với quân xâm lược Minh, Hồ Nguyên Trừng đã cho đóng 
thuyền tải lương "Cổ lâu", một loại thuyền chiến khá lớn, vừa chở được lương thực vừa chở được nhiều 
người. Thế kỷ XVIII thuyền chiến của chúa Nguyễn có đặt súng lớn đã đánh bại một hạm đội của Hà 
Lan. Thời các chúa Nguyễn, chúa Trịnh thế kỷ XVIII và triều Nguyễn thế kỷ XIX sau này đều lập xưởng 
đóng thuyền của nhà nước với nhiều loại thuyền lớn nhỏ khác nhau. Cuối thế kỷ XVII, Chu Xám người 
Trung Quốc đã nhận xét: "Thuyền nước An Nam như cánh hoa sen, chế rất tinh xảo, chắc chắn, tiến lui có 
nhịp". Một sĩ quan Mỹ đến nước ta vào năm 1820 cũng thừa nhận: "Người Việt Nam quả là những nhà 
đóng tàu thành thạo. Họ hoàn thành công trình của mình với một kĩ thuật hết sức chính xác". 



Nhìn chung ở thời kì Ðại Việt các ngành nghề thủ công nghiệp phát triển rộng rãi hơn trước, vừa đáp ứng 
tốt hơn nhu cầu của nhân dân trong nước, vừa tạo ra được những mặt hàng quan trọng để trao đổi với 
thương nhân nước ngoài. Một số nghề mới ra đời, đã đóng góp đáng kể vào bước tiến của kĩ thuật và văn 
hoá. 
 
Khoa học kỹ thuật 
Cùng với sự phát triển của nền kinh tế, trên đà phát triển của xã hội, từ thế kỷ XIV, những yếu tố khoa 
học, kỹ thuật bắt đầu nảy sinh. Hình học và số học được sử dụng trong đo đạc ruộng đất và tính toán xây 
dựng. 
Lương Thế Vinh, Vũ Hựu là những nhà toán học nổi tiếng ở thế kỷ XV. Thiên văn học cũng ra đời với 
Ðặng Lộ và Trần Nguyên Ðán. Y học dân tộc phát triển với Nguyễn Ðại Năng. Từ thời Trần với sự thành 
lập của Quốc sử viện - một cơ quan viết sử của nhà nước, sử học đã đóng vai trò quan trọng trong giáo 
dục với các sử gia nổi tiếng như Lê Văn Hưu, Vũ Quỳnh, Phan Phù Tiên, Hồ Tông Thốc, Ngô Sĩ 
Liên.v.v... Khoa học quân sự đạt đến đỉnh cao với hai tác phẩm nổi tiếng của Trần Hưng Ðạo Binh thư 
yếu lược và Vạn kiếp tống ví truyền thư. Ðầu thế kỷ XV, Hồ Nguyên Trừng đã cho đúc súng thần cơ - 
một loại vũ khí có thể đương đầu với nhà Minh. Tuy nhiên, do sự khống chế tinh thần của Nho giáo, xem 
thường các hoạt động kinh tế và khoa học kỹ thuật, nhà Lê ở thế kỷ XV đã không tạo được cơ hội làm 
thay đổi tính chất cơ bản của nền văn minh Ðại Việt. Sự thật thì cho đến thế kỷ XIX, mặc dầu có Thăng 
Long với 36 phố phường, đô thị Ðại Việt hầu như chưa tồn tại, theo đúng nghĩa của nó. Nền văn minh 
Ðại Việt vẫn là một nền văn minh nông nghiệp mang nặng ảnh hưởng của xóm làng cổ truyền. Mặc dầu 
vậy, sự phát triển khách quan của nền kinh tế cùng với những ảnh hưởng của nền văn minh phương Tây 
đã tạo nên một bước tiến mới về khoa học kỹ thuật, xuất hiện nhiều công trình sưu tập có hệ thống và 
khoa học về sử học, văn học. Những công trình nghiên cứu nông học, y học, triết lý, triết học, những bộ 
sách hệ thống hoá các thiết chế nhà nước xuất hiện. Nhà bác học Lê Quý Ðôn, nhà sử học Phan Huy Chú 
đã để lại cho đời sau nhiều tác phẩm có giá trị. Bên cạnh đó, một số thành tựu kỹ thuật của phương Tây 
được nhân dân Ðại Việt học tập để chế tạo súng thần công, súng tay, máy nghiền thuốc súng, đồng hồ lớn 
và đặc biệt là những chiếc tàu thuỷ chạy bằng máy hơi nước. Sự ra đời của chữ Quốc ngữ theo mẫu tự La 
Tinh ở thế kỷ XVIII đã tạo điều kiện rất quan trọng cho việc giao lưu văn hoá và chuyển hoá tính chất của 
nền văn minh Ðại Việt. Nhưng cho đến cuối thế kỷ XIX, chữ Quốc ngữ vẫn không được phổ biến. 
 
Thành tựu giáo dục, văn học nghệ thuật  
 
Giáo dục 
ở thời kì đầu của giai đoạn quốc gia phong kiến độc lập, Nho giáo chưa mạnh nhưng nó đã tồn tại cùng 
với chữ Hán trong xã hội Việt Nam. Số lượng nho sĩ được đào tạo còn ít, nên ảnh hưởng của nó trong xã 
hội còn hạn chế. 
Ðể đào tạo nhân tài và lựa chọn quan lại cho bộ máy hành chính, nhà Lý bắt đầu chăm lo cho việc học tập 
và thi cử. Năm 1070 nhà Lý dựng Văn Miếu, đúc tượng Chu Công, Khổng Tử, mở Quốc Tử Giám, là nơi 
dạy học cho con vua và con em hàng ngũ quý tộc quan lại. 
Năm 1075 triều đình mở khoa thi đầu tiên để lựa chọn nhân tài. Sau đó nhà Lý còn mở các khoa thi: viết 
chữ, làm toán, hình luật v.v... Từ đây vị trí của Nho giáo được nâng cao dần trong xã hội. 
Ðến thời Trần nhà nước chính quy việc học hành, thi cử, lập Quốc học việc để con em quý tộc, quan lại 
vào học. Không chỉ có những trường học của nhà nước, các nhà nho còn mở lớp học ở các làng xóm. Thể 
lệ thi cử, học vị được quy định. Năm 1247 nhà Trần đặt danh hiệu Tam Khôi (ba học vị trạng nguyên, 
bảng nhãn và thám hoa) dành cho những người đỗ đầu. Nhiều nhà nho xuất hiện và ngày càng có địa vị 
trong xã hội như Mạc Ðĩnh Chi, Lê Quát, Trương Hán Siêu, Pham Sư Mạnh, Chu Văn An v.v 
Sang thời Lê, việc giáo dục ngày càng được chú trọng, mở mang, chế độ đào tạo nho sĩ được xây dựng 
theo hướng chính quy, có hệ thống. ở Kinh thành, cơ quan giáo dục lớn nhất là Quốc Tử Giám hay còn 
gọi là Thái học viện. Tại các đạo, bên cạnh các trường do nhà nước quản lí còn có các lớp học tư. Chế độ 
giáo dục thời Lê Sơ so với thời Lý - Trần có phần rộng rãi hơn. Không những con em quý tộc, quan lại 
được đi học, đi thi mà cả con em bình dân học hành ưu tú cũng được đi học, đi thi, không kể giàu, nghèo. 
Lệ "Bảo kết hương ti" quy định rõ: Làng xã cần phải chịu trách nhiệm về người dự thi. Lệ "Cung khai 
tam đại" bắt người đi thi phải trình báo rõ hiện trạng ba đời. Cả hai lệ này đều không cho con nhà xướng 
ca, hoặc gia đình có tội với triều đình được đi học, đi thi. 



Các trường học được mở rộng, chủ yếu nhằm đào tạo một lớp nho sĩ đông đảo trung thành với chế độ 
phong kiến, bổ sung cho bộ máy quan liêu đang phát triển. Vì vậy, chương trình, tài liệu học tập đều là 
giáo lí nho gia, như Tứ thư, Ngũ kinh, Bắc sử do phái Tống nho chú giải. 
Năm 1467 Lê Thánh Tông đặt ra chức Bác sĩ ngũ kinh để dạy cho học sinh trường Quốc Tử Giám. 
Cùng với sự phát triển của nền giáo dục, chế độ thi cử cũng được tổ chức thường xuyên và qui định thành 
thể lệ rõ ràng. ở thời Lê sơ chế độ thi cử thịnh đạt và trở thành phưong thức đào tạo quan lại chủ yếu của 
bộ máy phong kiến. 
Năm 1427 khi còn bao vây Ðông Ðô, Lê Lợi đã cho mở kì thi đầu tiên lấy 36 người thi đỗ, bổ nhiệm làm 
An phủ sứ các lộ và Viên ngoại bang ở các bộ. Năm 1429 Lê Lợi mở khoa thi Minh Kinh để khảo xét các 
quan văn võ từ tứ phẩm trở xuống. Từ năm 1434 nhà Lê bắt đầu quy định các thể lệ thi cử và bàn định mở 
khoa thi tiến sĩ. Sang thời Nhân Tông, Thánh Tông chế độ khoa cử ngày càng phát triển với những khoa 
thi có hàng ngàn sĩ tử. Từ năm 1463 trở đi, cứ 3 năm một lần tại kinh thành có thi Hội, tại các địa phương 
có thi Hương. Triều đình đặt ra lệ xướng danh, vinh quy và lệ khắc tên người đỗ vào bia đá dựng ở bia 
Văn Miếu. Hệ thống quan lại của nhà Lê được tuyển lựa hầu hết qua thi cử. Chỉ có số ít là quý tộc, tôn 
thất. Tiếp tục phương thức của thời Lê sơ, các nhà nước thống trị vẫn lấy Nho học làm phương thức chủ 
yếu đào tạo quan lại và nâng cao dân trí. Nhà nước vẫn tổ chức các kì thi Hương, thi Hội nhằm xây dựng 
một đội ngũ quan chức trung thành với mình. Thời Lê-Trịnh cũng tiếp tục mở trường ở trấn phủ. Tuy 
nhiên trước sự ảnh hưởng của quan hệ hàng hoá, tiền tệ và sự sa đoạ của hàng ngũ quan lại, giáo dục thi 
cử ngày càng suy thoái; mặc dù vậy trong số những người đỗ tiến sĩ vẫn có những người giỏi, để lại 
những tác phẩm văn học nổi tiếng. 
ở Ðàng trong, từ 1646 chúa Nguyễn cũng mở khoa thi Chính để chọn người làm quan và hoạ văn chọn 
người làm thơ lại. Nội dung học tập vẫn là Tứ thư, Ngũ kinh. 
ở Ðàng trong cứ 9 năm mới tổ chức thi một lần và số người đỗ đạt mỗi khoa không nhiều (khoảng từ 5 
đến 7 người). 
Thời Tây Sơn đã khuyến khích mọi người học tập, Quang Trung ban hành "Chiếu học tập" bắt các xã 
phải mở lớp học cho dân và ngay từ năm 1789 Quang Trung đã mở kì thi Hương đầu tiên ở Nghệ An. 
Sang thời Nguyễn, nhà nước cố gắng chấn chỉnh lại giáo dục Nho học và từ năm 1822 nhà Nguyễn mở 
khoa thi Hội đầu tiên. Từ đó về sau nhà Nguyễn vẫn tổ chức các kì thi để tuyển lựa người tài sung vào bộ 
máy nhà nước. 
Nền giáo dục trong thời kì Ðại Việt mặc dù có những bước thăng trầm, nhưng nó vẫn có những bước phát 
triển đáng kể. Nhờ đó đã sản sinh ra nhiều nhà văn, nhà thơ lỗi lạc như Nguyễn Trãi, Lê Thánh Tông, 
Ngô Thời Sĩ, Bùi Huy Bích, Ngô Thì Nhậm, Nguyễn Bình Khiêm, Nguyễn Du v.v.. . 
 
Văn học 
Cuộc sống đa dạng và đang lên cùng với sự pháp triển của giáo dục đã thúc đẩy sự phát triển của 
nền văn học 
- Có thể nói hầu hết các thơ phú đương thời (chủ yếu từ thế kỷ XV trở về trước) đều thấm đượm tình cảm 
yêu nước và toát lên niềm tự hào dân tộc chân chính. Ðáng chú ý nhất là các bài thơ thần Nam quốc sơn 
hà .... của Lý Thường Kiệt, Chiếu dời đô của Lý Công Uẩn, Hịch tướng sĩ của Trần Hưng Ðạo, Phú sông 
Bạch Ðằng của Trương Hán Siêu, Qua sông Bạch Ðằng của Phạm Sư Mạnh, Phú núi Chí Linh và Bình 
Ngô đại cáo của Nguyễn Trãi... Những bài thơ phú đương thời còn là đỉnh cáo của nghệ thuật thanh thoát, 
trang nhã, khôi kỳ, hùng vĩ, hào phóng và cao siêu "không thua kém gì Ðỗ Phủ, Lý Bạch thời thịnh 
Ðường". 
Những tập thơ ức Trai thi tập của Nguyễn Trãi, Quỳnh Uyển cửu ca của hội Tao Ðàn thế kỷ XV là sự tiếp 
nối và nâng cao của thơ văn thời trước. 
Mặt khác bên cạnh dòng văn học viết bằng chữ Hán, lịch sử thời này còn chứng kiến sự hình thành của 
văn học chữ Nôm. Ðó là: Trần Nhân Tông với Cư trần lạc đạo phu, Mạc Ðĩnh Chi với Ngọc tỉnh liên phú, 
Huyền Quang với Vịnh hoa yên tử phú, Nguyên Thuyên với Phí sa tập. Ngoài ra còn có các tác giả văn 
Nôm khác như Chu Văn An, Nguyễn Sĩ Cố, Hồ Quí Ly v.v...Ðặc biệt bộ Quốc âm thi tập của Nguyễn 
Trãi với 254 bài thơ bằng chữ Nôm và bộ Thơ Quốc âm của Lê Thánh Tông còn được lưu truyền đến 
ngày nay. 
Cùng với thơ ca, việc sưu tầm và dựng lại những câu chuyện cổ tích, những truyền thuết về nguồn gốc 
dân tộc, về phong tục tập quán, về sự tích các anh hùng có công dựng nước và giữ nước được tiến hành 



rộng rãi trong nhân dân, nhằm khẳng định về mặt tinh thần, văn hoá, nền độc lập của dân tộc, của đất 
nước. 
Sang thế kỉ XVI - XVIII với sự suy đồi của Nho giáo và sự thay đổi của hoàn cảnh đã làm cho nguồn cảm 
hứng dân tộc phai lạt đi trong tư tưởng của giai cấp thống trị. Văn học chữ Hán được sáng tác nhiều, song 
không còn chứa đựng những tình cảm yêu nước, yêu quê hương như trước. Một số nhà nho đã về với 
nhân dân, với cuộc sống thực của đất nước. Họ đã tìm thấy những đề tài mới mẻ hơn trong những sáng 
tác thơ văn của mình. Nét đáng chú ý của văn học thời kỳ này là văn Nôm được khởi phát từ các giai 
đoạn trước đã ngày càng phát triển, Trạng nguyên Nguyễn Bỉnh Khiêm, các nhà nho Ðào Duy Từ v.v... là 
những người tiêu biểu. 
Thể truyện văn xuôi được sáng tác nhiều, tiêu biểu là Truyền kì mạn lục của Nguyễn Dữ. Bên cạnh dòng 
văn học chính thống của các nhà nho, các quan chức, hình thành cả một kho tàng văn học dân gian vô 
cùng phong phú bao gồm truyện, ca dao, tục ngữ, hò vè, hát ví, hát dặm, truyện cổ tích, truyện trạng, 
truyện cười đều nở rộ trong thời kì này. Các hình thức diễn xướng dân gian như hát tuồng, hát chèo, hát ả 
đào đều phát triển rất mạnh mẽ. Tương ứng với sự phát triển của nền văn học viết bằng chữ Nôm là sự 
phát triển của thể thơ lục bát và song thất lục bát. Những tri thức khoa học, kinh nghiệm sản xuất, kinh 
nghiệm ứng xử, đặc sản và đặc tính địa phương v.v... được đúc kết dưới dạng ca dao, tục ngữ. Những suy 
tư của cá nhân về cuộc sống và chế độ bóc lột của giai cấp thống trị, về vua quan, về chiến tranh phong 
kiến, quan hệ xã hội, tình yêu nam nữ, tình yêu thiên nhiên v.v... được thi vị hoá đã làm giàu và làm đẹp 
cuộc sống tình cảm, tinh thần của con người đồng thời nói lên khát vọng sống tự do, hoà bình trong tình 
thương yêu đồng bào ruột thịt - một cuộc sống rất nhân bản của những người nông dân lao động chất 
phác. Giải phóng người lao động, giải phóng phụ nữ khỏi mọi bất công của xã hội, khỏi mọi tại hoá do sự 
tham lam, ích kỷ, độc ác của một số người thuộc tầng lớp trên gây ra, hoà nhập với sự trong sáng của tự 
nhiên... là nội dung tư tưởng, tình cảm chủ đạo của văn học bình dân. 
Trào lưu văn học dân gian đã ảnh hưởng sâu sắc đến tầng lớp nho sĩ có tâm huyết đối với dân tộc, với 
nước. 
Xuất hiện những tài năng văn học viết như Ðoàn Thị Ðiểm với bản dịch Chinh phụ ngâm, Cung oán 
Ngâm khúc Của Nguyễn Gia Thiều, thơ Hồ Xuân Hương, thơ của Bà Huyện Thanh Quan. Những truyện 
Nôm dài như Phan Trần, Nhị độ Mai, Quan âm thị Kính, Phạm Công - Cúc Hoa, Phạm Tài - Ngọc Hoa, 
Hoàng Trừu, Thạch Sanh.v.v... Là những tác phẩm có giá trị nhất, không chỉ với thời đại này mà ngay cả 
với thời đại sau. ở thế kỉ XIX có tác phẩm Truyện Kiều của Nguyễn Du và Truyện Lục Vân Tiên của nhà 
văn yêu nước Nguyễn Ðình Chiểu. Trong khi mong muốn được sống tự do và giải phóng, người lao động 
đương thời vẫn không vượt qua được tư tưởng vua quan phong kiến, không vượt qua được những luỹ tre 
làng. Các đô thị nặng tình xóm làng và sản xuất thủ công không đủ điều kiện tạo nên một cuộc sống riêng 
của người đô thị, góp tiếng nói của mình vào văn học. 
 
Nghệ thuật 
Một thành tựu mới nổi bật về nghệ thuật kiến trúc thời kì Ðại Việt là việc xây dựng các cung điện, thành 
luỹ của nhà vua. Kinh đô Hoa lư của vua Ðinh Tiên Hoàng là một công trình khá đẹp về thẩm mĩ cũng 
như nghệ thuật kiến trúc. Sau khi rời đô về Thăng Long, nhà Lý cho xây dựng nhiều cung điện, đền đài, 
thành luỹ. Thành Thăng Long là một công trình xây dựng thành luỹ lớn nhất trong các triều đại phong 
kiến. Với hai vòng, thành dài khoảng 25 km, bên trong lại có những cung điện cao ba, bốn tầng. Thời Lý 
cũng nổi lên các công trình kiến trúc phật giáo, các chùa tháp. Trong cả nước hàng ngàn ngôi chùa đã 
được xây dựng. Những chùa nổi tiếng có quy mô lớn và trang trí đẹp là chùa Dâu, chùa Phật Tích, chùa 
Dạm, chùa Thầy, chùa Quỳnh Lâm, chùa Keo, chùa Yên Tử, chùa Diên Hựu (Chùa Một Cột)... Bia Sùng 
Tiện diên linh dựng năm 1124 mô tả chùa Diên Hựu: "Theo dấu cũ, thêm ý mới của vua, tạo hồ Linh 
Chiểu. Toàn bộ ngôi chùa dựng trên một cột đã lớn nổi lên giữa hồ, tượng trưng cho một toà sen nở trên 
mặt nước, trong điện thờ đặt tượng Phật vàng. Chùa Dâu được sửa lại và đầu thế kỷ XIV có 100 gian, 
tháp Sùng Thiện diên linh (chùa Ðọi - Nam Ðịnh), Tháp Chương Sơn (ý Yên - Nam Ðịnh) đều là những 
công trình có quy mô lớn. Các công trình này đều có sự hoà hợp cảnh trí 
thiên nhiên xung quanh. Do vậy nói đến nghệ thuật thời này chủ yếu là nói 
đến nghệ thuật kiến trúc của các ngôi chùa và tượng Phật. Người ta thường 
nói đến An Nam tứ đại khí tiêu biểu cho nghệ thuật Ðại Việt thời này. 
 
Thế kỷ XIV còn có một công trình nổi tiếng về nghệ thuật kiến trúc của 



thành nhà Hồ (Vĩnh Lộc - Thanh Hoá). Ðể chuẩn bị cho việc cướp ngôi và dời đô vào Thanh Hoá, Hồ 
Quý Ly cho xây dựng thành nhà Hồ, Thành hình vuông, mỗi bề dài 500m, các cửa đều xây bằng những 
khối đã lớn, có khối dài 7m, cao 1m50, rộng 1m, nặng khoảng 15 tấn. Nối liền các cửa là một hào luỹ lớn 
bằng đất với khối lượng khoảng 80.000m3. Xung quanh thành là hào sâu, có cống ngầm thông với bên 
trong. Trải qua bao thế kỷ, thành nhà Hồ đến nay vẫn còn là công trình với những kiến trúc độc đáo của 
nó. 
Thế kỷ XVI-XVII với sự suy đồi của Nho giáo thì Phật giáo, Ðạo giáo được phục hồi làm cho việc xây 
dựng đình, đền, chùa khá phát triển, mang phong cách dân gian đậm nét. 
Kiến trúc đình làng phát triển mạnh. Sang thế kỷ XVIII, những cuộc chiến tranh nông dân bùng nổ như 
vũ bão đưa đến thắng lợi huy hoàng của phong trào nông dân Tây Sơn đã khiến cho tài  năng sáng tạo của 
nghệ sĩ được phát huy mạnh mẽ. Những ngôi chùa, đình làng được xây dựng trong giai đoạn này như 
đình Thạch Lôi (Mỹ Văn, Hưng Yên), đình làng Ðình Bảng (Bắc Ninh) là những ngôi đình nổi tiếng. 
Ðáng chú ý là quần thể kiến trúc cung điện của nhà vua ở kinh đô Huế và các thành kiểu Vôbăng ở kinh 
thành và tỉnh lỵ. Năm 1802, Vua Gia Long đã chọn Phú Xuân làm kinh đô thay cho Thăng Long. Trên 
một mặt bằng gần vuông, kinh đô Huế được xây dựng theo bố cục ba lớp thành bao bọc khác nhau là: 
Kinh thành, Hoàng Thành, Tử cấm thành. Lối kiến trúc truyền thống của Thăng Long và Tây Ðô vẫn 
được nối tiếp với kiến trúc của kinh thành Huế. Các Lăng tẩm của các vua nhà Nguyễn cũng là những 

công trình kiến trúc công phu. 
- Cùng với nghệ thuật kiến trúc, nghệ thuật điêu khắc trên đá, trên gốm thể hiện 
một phong cách đặc sắc và một tay nghề khá thuần thục của cư dân Ðại Việt. 
Chân tháp thường chạm hình sóng nước, chân cột thường là những bệ đá hoa 
sen nhiều cánh, những mô típ trang trí gồm hình lá đề, hình hoa cúc nhiều cánh, 
hình cánh sen, hình rồng nằm gọn trong lá đề, cạnh đó có các dải phù điêu khắc 
nổi các nhạc công Chăm, những tượng hình tinh điểu (Garuda), tượng người có 
cánh đánh trống (Kinnari), tượng kim cương, những rồng đá chạy dọc hai bên 
bậc thềm điện, tượng người, tượng phỗng. Sự cách điệu từng bước con rồng 
đánh dấu sự thay đổi quan niệm của tầng lớp thống trị đương thời. Hình con 
rồng đời Lý khá độc đáo (Rồng đầu nhỏ, mình trơn). Bố cục tượng gọn, đẹp và 
cân xứng nhưng không đơn điệu và trung lặp, từng chi tiết được chú ý khi chạm 

trổ, những đường cong mềm mại, gợi tả nên vẫn thanh thoát, nhẹ nhàng. Mặc dù nghệ thuật điêu khắc 
thời này có ảnh hưởng của nghệ thuật điêu khắc Trung Quốc và Champa, nhưng nó vẫn giữ được bản sắc 
dân tộc Việt Nam. 
Ðiêu khắc gỗ phát triển rộng khắp vào các thế kỷ XVII- XVIII thể hiện trên các bức trạm gỗ ở các đình 
làng. Chúng ta thấy hầu hết cuộc sống phong phú của nhân dân lao động sản xuất (như đi cày, chăn trâu, 
đi săn, bắt cá), du hí (đánh cờ, đấu vật, đấu kiếm, hát chèo, chơi nhạc), đến sinh hoạt hàng ngày (hứng 
dừa, tắm, nô đùa, trai gái tình tự) và những cảnh nói lên tâm tư của người dân lao động (đánh ghen, cô gái 
cưỡi rồng)... Nghệ thuật tạc tượng thế kỷ XVIII đã đạt đến một trình độ nghệ thuật điêu luyện. Tiêu biểu 
cho tài năng sáng tạo tuyệt vời của nghệ nghệ sĩ dân gian trong thời kì này là tượng phật bà Quan âm 
nghìn tay nghìn mắt ở chùa bút Tháp, tạc vào năm 1656, tượng cao 3m70, ngồi trên toà sen có 11 đầu xếp 
thành bốn lớp, mỗi lớp có 3 mắt. Trên chỏm là tượng phật Adiđà hiền từ. Hai cánh tay phật chắp trước 
ngực, trên 40 cánh tay khác để trần, xoè ra mềm mại với các ngón búp măng, lại thêm những bàn tay khác 
nhỏ hơn cắm đều thành hình hoa sen ở sau pho tượng. ở mỗi bàn tay đều khắc một con mắt. Bức tượng 
toát lên vẻ trang nghiêm, có sức truyền cảm sâu sắc. Mười tám pho tượng La Hán ở chùa Tây Phương, tạc 
vào thời Sơn Tây, với mỗi pho tượng mỗi vẻ và thể hiện khá rõ nguồn gốc xuất thân của từng vị La Hán. 
Nét đặc sắc này vừa thể hiện rõ tính chất thanh thoát, phóng khoáng của nghệ nhân vừa nói lên một xu thế 
mới trong nghệ thuật đó là sự cá thể hoá. 
Thế kỷ XIX, gắn liền với nghệ thuật kiến trúc điêu khắc Huế gồm tượng ngồi và thú ở các lăng mộ, các 
linh vật như tượng rồng, tượng các con cù, tượng ở chùa và những bức chạm nổi quanh cửu đỉnh. Tại các 
cửu đỉnh "Mạch truyền thống điêu khắc thời Lê được tiếp thu và phát triển ở thời Nguyễn, nhưng nó đã 
hiện đại hơn và phần nào tiếp cận với nghệ thuật tạo hình phương Tây đương thời". 
- Âm nhạc: Thời Lý - Trần các nhạc cụ thường dùng là trống đồng, trống da, trống cơm, đàn bầu, sáo, 
tiêu, đàn tranh, đàn tì bà, đàn 7 dây v.v.... Âm nhạc chịu ảnh hưởng nhiều của Champa hoặc mang phong 
cách cổ truyền dân gian. Có nhạc khúc, có những bài ca ngày hội, có những điệu ca đối đáp, hát giặm. 



Trong triều có phường nhạc riêng. Ðến thế kỷ XV, nhạc cung đình tách khỏi nhạc dân gian, tuy vẫn có 
những khúc nhạc hùng hồn như Bình Ngô phá trận nhạc. 
Chèo phát triển ở cả trong cung đình và trong dân gian. Ði cùng với sự phát triển của chèo là hề. Vào thế 
kỷ XIII - XIV, tuồng cũng phát triển. Chèo hát, ngâm thơ, là những thú vui lớn của cả quan lại lẫn nhân 
dân. Vào những ngày lễ hội, các nghệ nhân cũng múa "Múa rối nước" rất đặc sắc. Bia Sùng Thiện diên 
linh mô tả cảnh múa rối nước thời Lý như sau: "Trên làn sóng nhấp nhô dòng Sông Nhị rối nước bập 
bềnh sân khấu rùa vàng... Rùa đội ba quả núi nổi lên mặt nước, lộ vân giáp và xoè bốn cẳng chân rồi nhe 
răng, trợn mắt, phun nước vào bến... Cửa động trên ba quả núi vừa mở, ngầm từ dưới nước, các con rối 
thủ vai thần tiên xuất hiện. Các cô tiên giơ tay múa nhíu mày các ca khúc vận hội. Rồi đến lượt những 
con rối là chim, là hươu xuất hiện. Chim phượng hợp nhau thành đôi, múa may phô diễn, hươu hợp thành 
đàn, đi lại nhảy nhót". Vào những ngày hội, vua tôi, quan dân đều rủ nhau đi xem, mặc quần áo đẹp đẽ, 
tóc búi lên đỉnh đầu, rồi dùng trâm vàng, trâm bạc hay trâm sắt cài lại, có người lấy lụa xanh thắt lại, tai 
đeo khuyên bằng đồi mồi, không dùng vàng bạc. 
Từ thế kỷ XVI đến thế kỷ XIX âm nhạc và nghệ thuật sân khấu cũng phát triển lên với hàng loạt nhạc cụ 
như đàn tì bà, đàn tranh, đàn nguyệt, đàn thập lục, sáo, tiêu, sênh, phách, trống cơm đàn bầu, trống da và 
các làn điệu dan ca quan họ, hát ví, hát chèo thuyền, hò mái đẩy, hát ả đào, hát xẩm, lý ngựa ô, hát giặm 
v.v.... Vào những ngày hội, ngày tết, các xóm làng nhộn nhịp với tiếng trống chèo, tiết hát tuồng, cải 
lương và các môn nghệ thuật xiếc, múa rối. Cuộc sống tuy còn nghèo, chưa ổn định nhưng những lời ca, 
tiếng hát không lúc nào ngớt. Cùng với cách ăn mặc ngày càng đẹp và duyên dáng; thêm vào đó, cách 
trang sức đã có nhiều mầu sắc và đa dạng đã làm cho cuộc sống đẹp hơn, con người văn minh và yêu đời 
hơn. 
 
Ðạo đức, tôn giáo, tín ngưỡng 
 
Ðạo đức 
Hoàn cảnh lịch sử và bối cảnh xã hội của nước Ðại Việt từ thế kỷ X đến thế kỷ XIX đã ảnh hưởng sâu sắc 
đến đạo đức xã hội. Trong khoảng thời gian từ thế kỷ X đến XV, tư tưởng yêu nước thương dân được 
xem là tiêu chuẩn đạo đức cao nhất trong đánh giá con người và các hoạt động xã hội. Ðền thời Ðồng Cổ, 
Hai Bà Trưng, Phùng Hưng... được các vua nhà Lý dựng ngay ở Kinh Thành. Những người có công lớn 
với đất nước như Lý Thường Kiệt, Trần Hưng Ðạo, Lê Lợi v.v.... được cả nước tôn thờ. Hội làng Dóng 
(Phù Ðồng - Bắc Ninh) với nội dung lễ hội chống ngoại xâm được nhân dân cả nước về dự. 
Nhà Lý, nhà Trần đều để trống ở trước cung điện để cho dân ai có điều gì oan ức thì đến thỉnh. 
Vua Lý Thánh Tông ngồi xử kiện đã từng nói: dân không biết mà mắc vào hình pháp, ta rất lấy làm 
thương. Từ nay về sau, không cứ tội nặng hay nhẹ, đều nhất luật khoan giảm. Trần Hưng Ðạo trước lúc 
mất đã căn dặn lại Vua rằng: "Phải khoan thư sức dân để làm kế sâu gốc bền rễ, đó là thượng sách để giữ 
nước". Vua tôi đồng lòng, anh em hoà mục, cả nước ra sức đánh quân xâm lược Nguyên hung bạo và 
chính đó là nét bản sắc dân tộc và tư tưởng "Trung quân" "ái quốc". Nguyễn Trãi cũng thể hiện suy nghĩ 
của mình: "Việc nhân nghĩa cốt ở yên dân". Chuẩn mực đạo đức đó đã tạo nên sự đoàn kết toàn dân trong 
kháng chiến chống quân xâm lược Mông - Nguyên thời Trần và chống quân Minh ở thế kỷ XV". 
Chuẩn mực đạo đức đó thậm chí đã hướng các sư có tài năng và có tâm huyết vào con đường nhập thế 
cứu dân giúp nước. Phù Văn quốc sư đã khuyên vua Trần Thái Tông khi vua này có ý định đi tu ở núi 
Yên Tử: "Phàm đã làm vua trong thiên hạ, phải lấy ý muốn của thiên hạ làm ý muốn của mình, phải lấy 
tấm lòng của thiên hạ làm tấm lòng của mình". 
Tôn trọng người già là một đạo đức phổ biến ở nơi thôn xóm và được nhà nước đề cao. Mới lên ngôi, Lý 
Công Uẩn "Xa giá về chầu Cổ Pháp", ban tiền, lụa cho các bậc kì lão, hỏi ý kiến các bậc kì lão về kế sách 
dựng nước. Các đại thần như Lưu Khánh Ðàm, Tô Hiến Thành... rất được các vua nhà lý coi trọng. Khi 
có công việc cần góp ý cho triều đình, vua có thể cho mời người già đến dự tiệc yến   và xin ý kiến như 
Hội nghị Diên Hồng đã diễn ra khi quân xâm lược Nguyên vào nước ta. 
Ngay thẳng, liêm khiết là những đức tính được xã hội ca ngợi. Thái uý Tô Hiến Thành thưởng phạt công 
minh, liêm chính, trung nghĩa được người đời quy phục. Ông từng nói: "Làm việc bất nghĩa mà được giàu 
sang, kẻ trung thần nghĩa sĩ sao lại vui làm" và cho đến trước khi chết vẫn giữ lòng trung thành, vì dân vì 
nước. Thầy giáo Chu Văn An thời Trần không chỉ là người thầy giáo giỏi tận tâm với học trò mà còn là 
một viên quan "thanh khiết, cương trực" "Không cần danh lợi, hiển đạt" dâng sớ chém 7 tên nịnh thần, 
vua không nghe "bèn treo mũi bỏ về". 



Ðịa vị người đàn ông trong gia đình và xã hội được khẳng định từ nhiều thế kỷ trước cùng với chế độ hôn 
nhân một vợ một chồng. Chỉ có con trai mới được đi học, làm quan và có nghĩa vụ đi lính. Chế độ đa thê 
được thừa nhận. Tuy nhiên phụ nữ vẫn được tôn trọng và không trở thành người phụ thuộc trong gia đình. 
Sử cũ vẫn ca ngợi những người phụ nữ tài giỏi như Dương Thái Hậu thời Ðinh, Thái hậu Linh Nhân thời 
Lý hoặc Linh từ Quốc mẫu, công chúa Thiên Ninh thời Trần, Ngọc Hân công chúa thời Tây Sơn, Vĩnh Tế 
Thời Nguyễn v.v... 
Trong gia đình, phụ nữ vẫn giữ vị trí của mình ngang với chồng, với các anh em trai. Khi về nhà chồng, 
người vợ vẫn là chủ phần ruộng của mình đem theo và là người đồng sở hữu phần của cải chung do hai 
người làm ra. Luật Hồng Ðức thừa nhận quyền li dị của người vợ khi chồng đi xa lâu ngày, không có lí 
do. Tuy nhiên, đối với phụ nữ chữ "trình" và lòng chung thuỷ với chồng vẫn luôn luôn là một đức tính 
được tôn trọng. 
 
Tôn giáo, tín ngưỡng 
Tục thờ cúng tổ tiên là một phong tục lâu đời của người Việt. Gia đình nào dù nghèo hay giàu cũng đều 
có bàn thờ tổ tiên và hàng năm cúng giỗ cha mẹ, ông bà. Con cháu xa nhà đến này giỗ ông bà, cha mẹ đều 
nhớ về quê. Những dòng họ lớn, có học thức thường soạn gia phả để giáo dục các thế hệ kế tiếp giữ gìn 
truyền thống tốt đẹp của gia đình. 
Cùng với việc xây dựng các ngôi đình, tín ngưỡng thờ Thành Hoàng cũng xuất hiện. Những người có 
công với làng với nước được tôn thờ nơi đền, miếu. Nhân dân vùng ven biển Nam Ðịnh, Ninh Bình đều 
thờ Triệu Quang Phục làm thành hoàng. Các làng ven sông Cầu (Bắc Ninh) đều thờ hai anh em Trương 
Hồng, Trương Hát là những người tham gia cuộc khởi nghĩa Triệu Quang Phục, làm Thành hoàng. ở 
vùng Sơn Tây, nhiềulàng lại thời thánh Tản Viên, người đã giúp dân chống lụt ở lưu vực Sông Hồng v.v... 
ở những làng, những phường thủ công, các vị tổ sư của nghề cũng được thờ phụng. Những nơi có nghề 
gốm đều thờ bà chúa Chuột, bà chúa Sành làm tổ sư của nghề gốm, công chúa Thiều Hoa con gái vua 
Hùng Vương được thờ làm tổ sư nghề dệt v.v.... 
Tục cúng ruộng làm cho làng chùa hay tài sản cúng giỗ cha mẹ mình hay bản thân mình sau khi chết ngày 
càng phát triển (người ta gọi là hậu Thần, hậu Phật) 
Một thành tựu mới của văn minh ở các làng xã, bên cạnh chế độ khuyến khích học tập, là việc xây dựng 
các hương ước. Trên cơ sở những huấn điều của Lê Thánh Tông dạy cho dân ở thế kỷ XV, lớp người có 
học thức trong làng đã sưu tập và chọn lọc các tập tục, các nghĩa vụ và quyền lợi của cư dân, các quy định 
về quan hệ xã hội trách nhiệm bảo vệ làng v.v... để lập một quy ước thống nhất cho cả làng, xem đó là bộ 
luật riêng của làng. Dĩ nhiên trong khi xây dựng hương ước, một bộ phận cư dân làng xã có mong muốn 
củng cố địa vị của làng mình trong xã hội, thậm chí xen vào đó lợi ích riêng tư của mình, ít nhiều đối lập 
với luật pháp của triều đình và họ quan niệm "phép vua thua lệ làng". Cái đình làng trở thành một thứ 
triều đình nhỏ, ở đó vào ngày lễ hội diễn ra cảnh phân chia ngôi thứ, phần xôi thịt và trong dân gian, cái 
tư tưởng "một miếng giữa làng bằng một sàng xó bếp" có từ đó. 
- Lễ hội vẫn là những sinh hoạt hào hứng nhất và mang nhiều bản sắc dân tộc. Bên cạnh những ngày hội 
mùa, hội thần, hội cầu mưa... cổ truyền, xuất hiện hàng hoạt lễ hội như: Lễ tết Nguyên đán, Lễ Sinh nhật 
Vua, Hội thề thăm quan, Lễ Thanh minh, Tết Ðoan Ngọ, Rằm tháng 7, Tết Trung Thu, giỗ tổ Hùng 
Vương, Hội Dóng, Hội Dâu, Hội Chùa Thầy, Hội mừng chiến thắng v.v... Trong những ngày hội lớn, 
tiếng trống đồng xưa vang dội nhắc nhở mọi người nhớ lại cội nguồn dân tộc. Mỗi làng, mỗi xóm lại có 
những ngày hội riêng của mình liên quan đến vị Thành hoàng hay một người có công với nước. Kèm theo 
lễ hội là những trò vui hát trò, ví von đánh vật, đua thuyền, thi nấu cơm, hát tuồng chèo.v.v... 
- Phật giáo: Phật giáo du nhập vào nước ta từ sớm và do đó nhanh chóng được tiếp nhận một cách rộng 
rãi ở Việt Nam trong những thế kỷ đầu công nguyên, rồi tiếp đó chiếm được vị trí quan trọng vào thời Lý, 
Trần. Ðầu thế kỷ X, Phật giáo đã có những bước phát triển lớn, nhiều chùa chiền xuất hiện. Sang thời Lý, 
vua quan đều sùng phật. Năm 1031 triều Lý bỏ tiền ra xây dựng 950 chùa. Các vua Lý kế tiếp nhau dựng 
chùa, đúc chuông, tô tượng, in kinh phật. Thời kì này các sự tăng và tín đồ phật giáo phát triển cả về số 
lượng lẫn chất lượng. Theo nhà sử học Lê Văn Hưu, đời Lý, nhân dân quá một nửa làm sãi. Trong nước 
chỗ nào cũng có chùa, Thái hậu Linh Nhân được người đương thời ví với Phật bà Quan âm. Lý Thánh 
Tông dự định xây dựng giáo phái Thảo đường riêng của Ðại Việt. 
Tiếp tục tinh thần đó Trần Thánh Tông soạn Khoá hưu lục nhấn mạnh thêm vị trí của Phật giáo. Như 
trong Thiền Tông chỉ nam, Thái Tông khẳng định: "Ðại giáo của đức Phật là phương tiện để mở lòng mê 
muội, là con đường để soi rõ lẽ tử sinh, còn trách nhiệm nặng nề của tiên thánh là đặt mực thước cho 



tương lai, nêu khuôn phép cho hậu thế", ý muốn kết hợp Phật và Nho làm một hệ tư tưởng chung cho 
nhân dân Ðại Việt. Trong nhiều năm các kì thi Tam Giáo vẫn ngự trị trong thi cử. Học sinh đi thi phải 
thông hiểu cả ba giáo lí Nho, Phật và Lão. Với Trần Nhân Tông, giáo phái thiền Trúc Lâm ra đời với tư 
cách là Phật giáo Ðại Việt. Vua rời cung điện đi tu trở thành Trúc Lâm đệ nhất tổ. Bấy giờ, dòng thiền 
Ðại Việt lấy chữ "Tâm" làm gốc, "Ðại phật có hình ảnh ở ngay trước mắt, không phải ở xa. Mình phải 
truy cầu đạo ấy ở mình chứ đừng cầu người". 
Trong nhân dân, số người theo Phật giáo ngày càng đông, nhà sử học Lê Văn Hưu ở thế kỷ XIII đã nhận 
xét: "Người đời sau (Lý Thái Tổ) làm chùa thờ Phật lộng lẫy hơn cung điện của vua. Rồi người bắt chước 
có kẻ huỷ thân thể, đổi lối mặc, bỏ sản nghiệp, trốn thân thích". Vào nửa thế kỷ XIV nhà nho Trương Hán 
Siêu ghi lại: "Thiên hạ năm phần thì sư tăng chiếm một" và nhà nho Lê Quát thì than rằng: "Nhà Phật lấy 
hoạ phúc để cảm động lòng người sao mà được tin theo vững bền như thế". 
ở các làng, chùa trở thành trung tâm sinh hoạt của làng vừa là nơi dậy chữ, tổ chức hội hè. Nhà chùa 
chiếm hữu khá nhiều ruộng đất do một cơ sở kinh tế nhất định. Nhà chùa vừa là nơi đào tạo ra những sư 
tăng, đồng thời là những trí thức thời đại. Phật giáo đã gạt bỏ những nhân tố thụ động để tham gia vào sự 
nghiệp giải phóng và xây dựng đất nước. Trong các thời Ngô, Ðinh, Tiền Lê và Lý, các cao tăng tham gia 
chính sự triều đình. Sư Vạn Hạnh đã vận động đưa Lý Công Uẩn lên ngôi vua lập ra triều Lý, sư Ða Bảo 
và Viên Thông được tham dự bàn bạc và quyết định các việc trong triều như cố vấn của Nhà vua. Phật 
giáo giai đoạn này còn tác động đến tư tưởng, tâm lý phong tục và nếp sống của đông đảo nhân dân ở các 
làng xã. Nó có ảnh hưởng to lớn đến kiến trúc, điêu khắc, thơ văn và nghệ thuật. 
Ðến cuối thế kỷ XIV và đầu thế kỷ XV, Phật giáo bị đẩy ra khỏi hệ tư tưởng của tầng lớp cầm quyền, 
trong khi nho giáo nhẩy lên địa vị độc tôn. Tuy nhiên đến thế kỷ XVII-XVIII, Phật giáo lại được phục 
hồi, chùa chiền lại được sửa sang, một số chùa mới được xây dựng (chùa Thiên Mụ). Tuy nhiên các nhà 
sư đã hoàn toàn thoát tục, dù rằng khi nông dân nổi dậy một số nhà sư đã trở thành thủ lĩnh, chiến đấu vì 
cuộc sống của họ. ở làng, ngôi đình đã thay hẳn cho ngôi chùa. Chùa chỉ còn là nơi nhân dân đến cúng bái 
vào những ngày lễ tết, cầu tự, cầu phúc hoặc tìm một nguồn an ủi cho cuộc sống đầy biến động và bấp 
bênh. 
- Nho giáo: Nho giáo vào Việt Nam theo con đường quan phương cùng với sự thống trị và nô dịch của 
các triều đại phong kiến phương Bắc. Vì vậy cho đến đầu thời độc lập, nó chỉ dừng lại ở một bộ phận nào 
đó của tầng lớp thống trị dân tộc, xa lạ với nhân dân. Năm 1070, nhà Lý cho dựng Văn Miếu. Năm 1075 
triều đình mở khoa thi quốc gia đầu tiên. Từ cuối thế kỷ XIII đầu thế kỷ XIV, Nho giáo phát triển ngày 
càng mạnh cùng với giáo dục, thi cử. Nhà nước mở Quốc học viện để cho con em quý tộc, quan lại, nho 
sĩ vào học. Thi cử được thể chế hoá. Những người đỗ đạt được đưa vào hàng ngũ quan lại. Sang thế kỷ 
XV, giáo dục với nội dung chủ yếu là nho giáo, trở thành nguồn đào tạo nhân tài bổ sung làm quan. Cứ ba 
năm có một kì thi Hương ở địa phương và một kì thi Hội ở kinh đô, chọn tiến sĩ. Nho giáo được nâng lên 
địa vị độc tôn. Lê Thánh Tông tìm thấy ở Nho giáo một trật tự, kỉ cương phù hợp với những quan niệm 
thống trị của nhà nước phong kiến, đã quyết định ban hành hàng loạt thể lệ mới về cưới xin, tang ma, hiếu 
hỉ và 24 điều buộc nhân dân và các làng xã phải noi theo để thay đổi các tục lệ cổ truyền ít nhiều có tính 
chất địa phương. Tuy nhiên nhân dân đã tiếp thu có mức độ cái trật tự Nho giáo đó và cố gắng giữ lại một 
số tập tục quen thuộc và tốt đẹp của Tổ tiên. Sự thống trị của Nho giáo không làm mất đi bản sắc dân tộc 

trong sinh hoạt hàng ngày của các làng xã. 
 
Bút tích của Anh hùng dân tộc Nguyễn Huệ Năm Thái Ðức thứ 11  
(1788) 
Sang thế kỉ XVII-XVIII, Nho giáo bị suy đồi. Giáo dục khoa cử tuy được 
mở rộng và tiến hành đều nhưng không còn nghiêm túc như trước. Nhà 
nho Nguyễn Bỉnh Khiêm đã phải thốt lên: 

"Còn bạc còn tiền còn đệ tử  
Hết cơm hết rượu, hết ông tôi" 

Trong dân gian đã xuất hiện những lời chê bai đối với người đỗ đạt "Sinh 
g phù phiếm không còn thích hợp nữa, nhưng nhà nước đặc biệt là nhà 

Nguyễn vẫn cố sức duy trì. Những lễ giáo phong kiến Nho gia gò bó, lạc hậu được nhà nước ban hành và 
buộc nhân dân phải thực hiện. Nhà nước cũng khuyến khích các nhà Nho biên soạn những quyển sách về 
gia lễ Nho giáo để phổ biến. Dĩ nhiên tất cả những thứ đó đã lỗi thời và không được nhân dân chấp nhận. 
Tư tưởng Nho giáo du nhập vào Việt Nam, đặc biệt trong các tầng lớp bình dân người Việt có những "độ 

đồ ba quan " lối học từ chươn



khúc xạ" riêng, bởi lẽ đất nước làng xã ảnh hưởng đến người dân Việt Nam khác với người dân phương 
Bắc . 
- Thiên chúa giáo: Từ thế kỷ XVI Ðạo thiên chúa (Kitô giáo) bắt đầu du nhập vào nước ta và nhanh 
chóng thu hút được số người thuộc nhiều thành phần khác nhau. Giáo lý kitô thuyết phục con người bằng 
tình thương, sự đồng cảm của Chúa, sự bình đẳng của mọi người trên thiên đường v.v... đã đi được vào 
lòng người dân lao động bị áp bức. Ðó cũng là một tư tưởng mới, động chạm tới những tình cảm cá nhân 
của con người, đến mơ ước bình đẳng tự do mà người nông dân đương thời đang mong đợi. Nhưng trong 
khi đưa chúa lên địa vị cao nhất, thậm chí duy nhất được tôn trọng, Thiên chúa giáo đã đặt mình đối lập 
với các giáo điều của Nho giáo mà các nhà nước phong kiến đang ra sức củng cố và cổ vũ. 
Sự phát triển của kitô giáo ở Việt Nam có phần khác biệt với Nho giáo, Phật giáo. Thái độ của các triều 
đại đối với các tôn giáo này qua các thời kì lịch sử có khác nhau. Trong thế kỷ XVII, chính quyền Trịnh - 
Nguyễn đã nhiều lần ra lệnh cấm đạo, trục xuất giáo sĩ. Tuy vậy, nhiều giáo sĩ vẫn lén lút hoạt động. Ðến 
thời Nguyễn (thế kỷ XIX) nhà nước đã có lúc cấm đoán ngặt nghèo và một bộ phận nhân dân cũng không 
đồng tình với sự cấm đoán đó. 
Cuộc chiến tranh xâm lược của thực dân Pháp giữa thế kỷ XIX đã chấm dứt thời kì phát triển độc lập của 
văn minh Ðại Việt, mở ra những trang sử mới. 
 
Nhận xét chung 
Từ thế kỷ X đến thế kỷ XIX nhân dân ta đã làm sống lại và phát huy những giá trị văn hoá, văn minh bị 
chìm đắm hoặc vùi dập trong thời kỳ Bắc thuộc. Sự phát triển của nền văn hoá, văn minh dân tộc để thể 
hiện quá trình đi tới ý thức ngày càng sâu sắc hơn về dân tộc Ðại Việt, về đất nước Ðại Việt, về hậu thân 
của đất nước Văn Lang - Âu Lạc xưa. Lịch sử văn minh dân tộc thời kì này vì thế mà trước hết là một quá 
trình phục hưng vĩ đại và nảy nở phong phú. Nhiều thành tựu bắt nguồn từ nền văn minh sông Hồng đã 
được nâng cao thêm và phát triển với những tình cảm mới. 
- Trong những điều kiện của một nước độc lập lại có gốc rễ vững chắc của một nền văn minh bản địa, văn 
minh Ðại Việt mở rộng tiếp thu các nền văn hoá, văn minh xung quanh nhưng không những không bị yếu 
tố ngoại lai nào xoá nhoà, mà trái lại càng làm cho nó đa dạng và phong phú hơn lên. 
- Nền văn minh Ðại Việt là một nền văn minh nông nghiệp trồng lúa nước mang đậm bản sắc dân tộc 
(yêu nước) và nhân dân mà tinh thần quán xuyết là nhân ái, hoà hợp với tự nhiên, người với người, làng 
với nước. Nền văn minh đó đã phát triển đến cao độ những gì có thể đạt được của một nền văn minh nông 
nghiệp thủ công. Nhân tố đô thị mờ nhạt, yếu ớt chỉ làm được chức năng góp phần tạo nên sự phát triển 
đó. 
Những thành tựu của nền văn minh Ðại Việt đã khẳng định bản sắc của một dân tộc đã trưởng thành, một 
quốc gia văn hiến, là cơ sở và là sức mạnh để hội nhập với thế giới tiên tiến bên ngoài. 
 
 



Văn minh Champa và văn hoá các dân tộc ít người 
 
Việt Nam là một quốc gia dân tộc. Do trải qua một quá trình hành thành lâu dài trên một dải đất 
dài có điều kiện địa lý khác nhau, Việt Nam trở thành một lãnh thổ chung của 54 dân tộc thuộc 
nhiều chủng tộc khác nhau. Mỗi một dân tộc (hay tộc người) dù số lượng khác nhau, đều có những 
nét văn hoá riêng. Như phần trước đã nói, bên cạnh nền văn minh Việt của dân tộc đa số còn có 
nền văn minh Chăm (hay Champa) và những nền văn hoá của các dân tộc ít người khác ở cả ba 
miền Bắc, Trung và Nam. Những nền văn minh và văn hoá đó đã ít nhiều giao lưu, hoà lẫn nhau để 
tạo nên vẻ đẹp đa dạng của nền văn minh Việt Nam nói chung. 
 
Văn Minh Champa 
 
Nguồn gốc và điều kiện 
Nguồn gốc của văn minh Champa:  
Cách đây khoảng 5.000 năm, một số cư dân hải đảo trên Thái Bình Dương đã đổ bộ lên vùng đất Trung 
Bộ định cư và lập nên những nơi có cơ sở kinh tế và văn hoá riêng của mình. Dần dần, từ nền văn hoá đá 
mới, họ sáng tạo ra nghề luyện kim, bấy giờ chủ yếu là rèn sắt, và tạo nên một nền văn hoá sắt sớm và 
khảo cổ học gọi là văn hoá Sa Huỳnh (một địa điểm thuộc huyện Ðức Phổ - Quảng Ngãi). Cư dân Sa 
Huỳnh thuộc tiểu chủng Mã Lai - Ða Ðảo (Malaya - Polinessien) sống rải rác trên các châu thổ nhỏ của 
các sông Thu Bồn, Trà Khúc, Ðồng Nai v.v... và các vùng ven núi, ven rừng của đất nam Trung bộ và bắc 
Nam bộ ngày nay. 
ở đây không có mỏ đồng nhưng lại có một số núi có quặng sắt, do đó công cụ kim loại chủ yếu làm bằng 
sắt. Người ta tìm dược nhiều rìu, dao, kiếm, giáo, lưỡi cuốc sắt bên cạnh một số ít mũi tên, đục xoè cân 
xứng bằng đồng. Người Sa Huỳnh cũng đã phát minh ra nghề nông dùng cuốc. Khảo cổ học phát hiện 

được nhiều lưỡi cuốc, thuổng, liềm bắt sắt. 
Nghề làm đồ trang sức đạt trình độ cao. Cư dân Sa Huỳnh đã chế tác 
những chuỗi hạt bằng đá, bằng đồng, bằng mã não, những khuyên tai 
hai đầu thú đặc sắc. Nghề gốm đã phát triển với việc tạo nên những 
bát đĩa các loại, bình có dế, vò đựng với các thứ sơn màu vàng, đỏ. 
Người Sa Huỳnh có quan niệm riêng về thế giới bên kia thể hiện ở tục 
chôn người chết. Họ thường đốt xác chết, đổ tro xương vào các vò 
bằng đất nung cao khoảng 0,60m, đôi khi kèm theo đồ trang sức. Trên 
đất bắc Nam bộ, vùng châu thổ sông Ðồng Nai, do điều kiện tự nhiên 
thuận lợi hơn, người nguyên thuỷ đã làm nông nghiệp lúa nước và 
trồng nhiều cây lương thực khác, gia tăng các loại công cụ, vũ khí. 
Những thành tựu nghiên cứu của khảo cổ học đã xác nhận rằng, văn 
hoá Sa Huỳnh là nguồn gốc của nền văn minh Champa sau này. 

 
Ðiều kiện tự nhiên:  
Vùng nam Trung bộ, đất gốc của người Chăm, đông giáp biển, tây có nhiều núi cao của dải Trường Sơn. 
Các đồng bằng Quảng Nam, Quảng Ngãi, Bình Ðịnh... thường không rộng (khoảng từ 1200 km2 - 1500 
km2), ít màu mỡ lại xen đất chân núi, khí hậu ôn hoà, mát quanh năm nhưng độ ẩm kém, mưa nhiều 
nhưng thất thường. Ðất nhiều núi (giáp Tây Nguyên) tài nguyên khoáng sản không nhiều, rừng bao la có 
nhiều lâm sản quý từ gỗ quý, hương liệu, trầm hương đến tre trúc và các loại động vật quý hiếm khác 
nhau như voi, tê ngưu, hươu nai... Vùng biển dài, có nhiều hải đảo như quần đào Hoàng Sa với nhiều sản 
vật quý, đặc sắc như san hô, yến sào, các loại cá biển. Bờ biển có nhiều cửa thuận lợi cho thuyền bè ra 
vào buôn bán, trao đổi hay dong buồm đi đến các nước xung quanh.  
 
Ðiều kiện kinh tế:  
Trên cơ sở các thành tựu đạt được ở thời Sa Huỳnh, cư dân ở đây mở rộng và phát triển nghề nông trồng 
lúa, dùng cuốc. Họ đã biết trồng hai vụ lúa, như sách lịch sử cổ Trung Quốc ghi: bạch điền trồng lúa mùa, 
xích điền trồng lúa chiêm. Tuy nhiên, ruộng ít, làm lụng vất vả. Cư dân địa phương - thường gọi là Chăm 
cổ (hay Chàm cổ) phải trồng thêm kê, vừng, đậu, làm nghề đánh cá biển, vào rừng đánh bắt, hái lượm lâm 
sản quí, chăn nuôi voi, trâu bò, lợn, gà. 



Kĩ thuật luyện sắt phát triển. Bên cạnh các công cụ sản xuất bằng sắt, có nhiều vũ khí sắt. Các nghề dệt 
vải, làm gỗ, làm đồ trang sức cũng ngày càng phát triển hơn. 
Cuộc sống đi dần vào thế ổn định và sự phân hoá xã hội cũng ngày càng tăng lên. Số lượng cư dân đông 
lên và bước đầu có quan hệ giữa vùng này, vùng khác. Hình thành những bộ lạc lớn, trong đó nổi lên hai 
bộ lạc Cau và Dừa ở hai đầu nam, bắc. 
 
Thành tựu chính trị, xã hội 
 
Nhà nước ra đời 
Vào cuối thế kỷ I trước CN, vùng đất Bình, Trị, Thiên, Nam - Ngãi này nằm dưới chế độ thống trị của 
nhà Hán và là một phần của quận Nhật Nam, mang tên Tượng Lâm. Cuộc khởi nghĩa của Hai Bà Trưng 
năm 40 sau CN đã ảnh hưởng to lớn đến nhân dân Tượng Lâm và biến thành một định hướng cho cuộc 
đấu tranh giành tự do của họ. Năm 100 SCN hàng ngàn nhân dân Tượng Lâm nổi dậy "đốt phá chùa công 
và dinh thự" của bọn quan lại đô hộ. Không lâu sau, năm 137, nhân dân Tượng Lâm lại nổi dậy dưới sự 
lãnh đạo của Khu Liên (vốn là danh từ chung chỉ vị tù trưởng hay vua). Thứ sử Giao Chỉ đem quân Cửu 
Chân và Giao Chỉ đi đánh nhưng quân sĩ địa phương đã quay giáo chống lại bọn đô hộ. Chính quyền nhà 
Hán rất lúng túng, lực lượng của chúng ở Nhật Nam không đàn áp nổi nghĩa quân. Các thứ sứ Giao Chỉ, 
thái thú Cửu Chân bị gọi về nước và thay bằng những tên khác quỷ quyệt và nhiều kinh nghiệm hơn. Bọn 
này đã dùng của cải mua chuộc các tù trưởng, dùng mưu mẹo lừa phỉnh họ và cuối cùng dẹp yên được 
cuộc nổi dậy. Có lẽ, trong những năm sau đó, để có được một lực lượng đông đảo hơn, hai bộ lạc Cau và 
Dừa đã hoà hợp, liên kết nhau lại. Cuộc đấu tranh chống đô hộ Hán lại được tiếp tục. Vào cuối thế kỷ II, 
nhân triều Hán suy sụp, nhân dân Giao Chỉ, Cửu Chân liên tục nổi dậy đấu tranh, các tù trưởng Tượng 
Lâm lại kêu gọi nhân dân khởi nghĩa. Vào khoảng năm 190-192 cuộc khởi nghĩa hoàn toàn thắng lợi. 
Tượng Lâm trở thành một nước độc lập mà sử Trung Quốc xưa gọi là nước Lâm ấp. Nhà nước ra đời. Vị 
vua đầu tiên là Xơri Mara. Tấm bia ở Võ Cạnh (Nha Trang) dựng vào cuối thế kỷ II cũng ghi lại tên vị 
vua đầu tiên đó. 
Nhà nước Lâm ấp ra đời đánh dấu một sự chuyển biến lớn của xã hội Tượng Lâm, mở đầu thời đại văn 
minh. 
Sau nhiều thế kỷ tồn tại và phát triển, theo ghi chép của bi kí địa phương vào cuối thế kỷ VI, một vương 
triều mới được thành lập: Vương triều Gangaragia, chính thức gọi tên nước là Champa. Champa là tên 
một bông hoa trắng thơm, tên khoa học là Michelia Champacca, vốn được một số tộc người ấn Ðộ đặt tên 
cho tiểu quốc của mình. Cư dân Champa từ đây được gọi chung là người Chăm (hay người Chiêm 
Thành). 
 
Thể chế chính trị:  
Cũng như ở các nước phương Ðông khác, nhà nước Champa theo thể chế quân chủ chuyên chế. Vua nắm 
mọi quyền hành từ chính trị đến kinh tế, tôn giáo. Chịu ảnh hưởng sâu đậm của văn hoá ấn Ðộ, các vương 
hiệu đều có chữ Varman (Chẳng hạn như Harivarman, Sinhavarman...). Bề tôi thấy vua thì phải quỳ và 
vái trước khi thưa. Chỉ có vua mới được ở nhà có lầu cao, giường nằm, mặc áo gấm, đi kiệu có che lọng 
trắng. Vua đi đâu thường cưỡi voi, che lọng trắng, có quân sĩ gióng trống đi theo, lại có nhiều phi tần theo 
hầu mang mộc che và khay trầu. Trong cung có nhiều vũ nữ, nhạc công và đủ loại đầy tớ. 
Chỉ có vua mới có quyền ban cấp đất đai cho đền chùa, quan lại. 
Bộ máy chính quyền Trung ương đơn giản. Dưới vua có một tể tướng (adhipati) và hai đại thần: một văn, 
một võ. Dưới nữa có các thuộc quan, chia thành 3 cấp: 
- Luận-đa-tính 
- Ca-luân-trí-đế 
- át-tha-gia-lam 
Cả nước được chia thành 4 châu (hay quản hạt), vốn xưa là những tiểu quốc khác nhau: Amaravati 
(Quảng Nam và Mạn Bắc), Vijaya (Bình Ðịnh), Kauthara (Khánh Hoà), Panduranga (Ninh Thuận, Bình 
Thuận). Châu chia thành huyện và làng. Mỗi làng có thể có từ 200 - 500 hộ. Châu huyện có các chức phất 
la và kha luân đứng đầu. Giúp việc các phất la và kha luân có hàng trăm viên quan giải quyết các công vụ 
và thu thuế. 
Ngoài ra, ở Trung ương có nhiều tăng lữ Bàlamôn vừa phụ trách việc tôn giáo, vừa góp ý về chính trị. 
Một số tăng lữ này là người ấn Ðộ. 



Quân đội rất hùng mạnh có khoảng 40.000 - 50.000 người, chủ yếu là bộ binh, song thuỷ binh, kị binh và 
tượng binh cung đông và mạnh. 
Hiện nay các nhà khoa học chưa phát hiện được những ghi chép về luật. Hình phạt có: đánh bằng gậy, lấy 
gậy nhọn đâm vào đầu, cho voi giày, nộp phạt bằng trâu, trói ở bờ đê hoang... 
- Vương quốc Champa tồn tại cho đến thế kỷ XVII, trải quan nhiều triều đại, ban đầu đóng đô ở 
Sinhapura (Trà Kiệu - Quảng Nam) sau dời sang Inđrapura (Ðồng Dương - Quảng Nam) rồi vào Vijushia 
và Suđra. Quanh nhà vua chỉ có hai đẳng cấp Bàlamôn và Ksatrya. Tuy nhiên sự phân chia này nặng danh 
nghĩa hơn thực tế. 
Tầng lớp xã hội thấp nhất là nô lệ (Hulun) 
Chế độ phụ quyền đã thống trị, song người phụ nữ vẫn giữ một địa vị trong xã hội. Người Trung Quốc 
xưa đến thăm Chămpa đã nhận xét: đối với người Chiêm thành " phụ nữ là tất cả, nam giới không là cái 
gì". 
 
Thành phần kinh tế 
Cơ sở kinh tế của văn minh Champa là nghề nông trồng lúa nước. Họ làm cả hai loại ruộng: ruộng nước 
và ruộng bậc thang. hệ thống thuỷ lợi khá phát triển, người Chăm đã biết làm máng nước, hệ thống kênh 
dẫn nước vào ruộng và dùng bánh xe tát nước. Ngoài lúa tẻ, lúa nếp họ trồng nhiều kê, đậu, mía, bông, 
cây ăn quả, đặc biệt là Dừa, và Cau (do đó hình thành hai thị tộc lớn: Cau và Dừa). 
Thủ công nghiệp giữ một vị trí quan trọng trong kinh tế. Các nghề nuôi tằm, kéo tơ, dệt lụa, nghề trồng 
bông dệt vải cát bối đều phát triển, phục vụ việc may quần áo của vua quan, may cờ, phướn, quần áo nam 
nữ. Nghề làm đồ trang sức được nâng cao. Theo bia Pô Nagar (ở Nha Trang), "Vua đeo dây vàng có đính 
ngọc trai, ngọc bích... thân thể người trang sức phủ kín bởi vương niệm, đai vàng, hoa tai, những tràng 
hồng ngọc". Sách Cựu đường thư của Trung Quốc cũng viết "Vua mặc áo trắng cổ bối... đeo trân châu, 
dây chuyền vàng làm thành chuỗi... các phu nhân... mình trang sức dây chuyền vàng, chuỗi ngọc trai....". 
Người Chăm giỏi rèn sắt, đúc tượng, xây dựng đền tháp, đan lát, đóng thuyền... mặc dầu vậy, do hạn chế 
của điều kiện tự nhiên, nền kinh tế Champa không ổn định, sự giao lưu buôn bán giữa các miền hầu như 
không phát triển "không có tiền, người ta không dùng tiền để mua bán". 
 
Tôn giáo , Tín ngưỡng 
- Người Chăm từ sớm đã chịu ảnh hưởng sâu đậm của văn hoá ấn Ðộ. Tôn giáo 
chính là ấn Giáo Thần Inđra (thần của các thần) được tôn thờ ở khắp nơi. Bên cạnh 
đó là ba vị thần chính của ấn Ðộ giáo là Brahma, Vishnu và Xiva. Tuy nhiên, khi 
du nhập ấn Giáo, người Chăm lại đặt thần Xiva lên trên hết, đồng thời thần Xiva 
cũng được hoà với tín ngưỡng cổ truyền của người Chăm. Họ đã tạc những ngẫu 
tượng Linga - Xiva hoặc kết hợp thần Xiva và vợ là Uma để thành ngẫu tượng 
Xiva - Uma vừa có râu vừa có vú. Nhiều đền tháp ấn giáo được xây dựng. 
Ðạo Phật du nhập vào Champa muộn hơn vào thế kỷ IX, X thuộc dòng Ðại Thừa. 
Nhiều chùa Phật ra đời cùng những văn bia nói về giáo lí nhà Phật. 
Ðiều đáng chú ý là các đền, chùa ấn Giáo, Phật Giáo đều được vua ban cả một 
vùng đất rộng bao quanh, có nô lệ, dân thường phục vụ. Vào khoảng thế kỷ XI, 
Hồi giáo cũng được du nhập nhưng không phát triển. 
Trong nhân dân tín ngưỡng cổ truyền còn lại trong tục thờ Linga (dương vật), 
Yoni (âm vật) và lưỡng thần Linga - Yoni. Ngoài ra kết hợp với việc thờ vợ Xiva, người chăm dựng lên 
tục thờ Thánh mẫu Yan Pu Nagara. 
- Người Chăm cũng giữ tục thờ Tổ Tiên. Ðối với người chết thì thường hoả táng, lấy tro xương bỏ vào 
một cái vò bằng đất nung, đậy chặt và ném xuống biển. Khi Vua chết, vợ thường bị hoả táng theo. 
Trong sinh hoạt thường ngày, người Chăm thường ở nhà sàn, quan và dân đều trải chiếu trên sàn để ngủ, 
đi chân đất. Giày dép chỉ dành cho vua quan. Trang phục đơn giản, thường lấy vải quấn quanh mình "nam 
nữ đều quấn ngang tấm vải cát bối từ lưng xuống đến chân gọi là can man". Họ cũng rất thích trang sức 
các loại hoa tai, dây chuyền, vòng tay. 
Hôn nhân một vợ một chồng phổ biến. Có tục "nữ đi hỏi rể", người làm mối thường là một Bàlamôn. 
Tháng tám là mùa cưới. 



Những thành tựu về tư duy 
Chữ viết và văn bản:  
Người Chăm sử dụng chữ viết rất sớm. Từ thế kỷ II, bia Võ Cạnh (Nha Trang) khắc chữ Phạn (chữ ấn Ðộ 
cổ) đã xuất hiện. Chữ Phạn trở thành phương tiện ghi chép chính thống suốt thời gian tồn tại của quốc gia 
Champa, rất được xem trọng. Ðiều đáng chú ý là, trên cơ sở chữ Phạn, người Chăm đã sáng tạo ra chữ 
viết của riêng mình. Chữ viết Chăm cổ gồm có 16 nguyên âm, 31 phụ âm và 32 dấu âm sắc. Bia khắc chữ 
Chăm cổ đầu tiên là bia ở Ðông Yên Châu (Quảng Nam), dựng vào thế kỷ IV. Ðây là tấm bia cổ nhất ghi 
bằng chữ địa phương của Ðông Nam á. 
Người Champa hầu như không biết làm giấy. Bia đá trở thành chất liệu để con người ghi lại những sự 
việc trong đời mình, do đó hầu như các triều vua đều có dựng bia, các đền chùa có dựng bia. Champa 
không có văn học giáo dục, mặc dầu trong nhân dân còn truyền tụng nhiều câu chuyện cổ tích hoặc dân 
gian. 
Người Chăm theo lịch Xaca của ấn Ðộ, tính bắt đầu từ ngày 2 tháng 3 (hay 3 tháng 3) năm 78. Mỗi năm 
gồm 12 tháng và cũng có tên gọi như lịch âm của Trung Quốc và Việt Nam, mỗi tuần có 7 ngày. 
 
Nghệ thuật kiến trúc:  
Tập trung chủ yếu ở việc xây dựng đền tháp. Hầu như ở các tỉnh Quảng Nam, Quảng Ngãi, Bình Ðịnh, 
Phú Yên, Khánh Hoà đều còn lại các di tích đền tháp Champa. Nổi tiếng nhất là quần thể kiến trúc Mỹ 
Sơn, cách Trà Kiệu khoảng 20km. ở đây tập trung 68 công trình kiến trúc khác nhau được xây dựng vào 
khoảng các thế kỷ VII- VIII. Trà Bàn (Bình Ðịnh) cũng là một khu dinh thự Champa (vốn là kinh đô lâu 
đời) các tháp Khương Nữ (Quảng Nam), Mạn Sơn (Bình Ðịnh), Pô Nagar (Nha Trang - Khánh Hoà) đều 
là những tháp nổi tiếng. 
Tháp Chăm được dựng theo mô hình tháp của ấn Ðộ, nhưng là một khối vững chắc xây bằng gạch, có cửa 
chính và cửa giả. Tháp gồm nhiều tầng, xếp nếp, tầng tên lặp lại tầng dưới nhưng nhỏ dần và tụ lại thành 
đỉnh nhọn vươn lên cao. Ðiều đáng chú ý là gạch xây được gắn với nhau bằng một thứ nhựa cây mà nhân 
dân gọi là dầu rái. Tháp Chăm nhỏ hơn, gọn và đơn giản hơn tháp ấn Ðộ hay tháp Campuchia. Người 
chăm ít trang trí bằng đá hay dùng vật gia cố mà dùng nếp xếp tinh vi thay cho tầng bệ, lợi dụng gò cao 
thay cho nền đá lớn. 
Người chăm cũng xây dựng nhiều thành luỹ quân sự như thành Khu Túc, Thành Lồi ở Quảng Bình, thành 
Hồ ở Phú Yên. 
 

Ðiêu khắc :  
Trên đá, gỗ rất phát triển, thể hiện ở các bức phù điêu với nhiều mô típ hoa văn 
cành lá, vũ nữ, đài hoa... ở các đền chùa còn để lại nhiều tượng thần khác nhau, 
nhiều tượng có phong cách và đường nét hiện thực dân dã như tượng nữ thần 
Pacvati ở Hương Quế (Quảng Nam), tượng cầm kiếm hình tàu lá dừa, mộc hình 
mo cau.v.v... Thời Lý, nhiều thợ điêu khắc Chăm đã được đưa về Ðại Việt tạo 
nên nhiều bức phù điêu ở các chùa đền. 
Nghệ thuật âm nhạc, nhảy múa phát triển. Hiện nay còn để lại nhiều nhạc cụ như 
đàn tì bà 5 dây, trống các loại. Những bức phù điêu trên đá mô tả những vũ nữ 
đang nhảy múa rấp đẹp.  
Tóm lại, trong nhiều thế kỷ tồn tại và phát triển độc lập, người Chăm đã xây 
dựng được một nền văn minh đặc sắc, mang nhiều ảnh hưởng của văn minh ấn 
Ðộ giống như nhiều nước Ðông Nam á đương thời. 
 
 
 



Một số nét về văn hoá các dân tộc ít người 
 

Các dân tộc ít người sống rải rác trên vùng Tây và Bắc đất nước ta, có số lượng cư dân rất chênh 
lệch nhau. Tuy nhiên, dù chỉ có trên 100 người, mỗi dân tộc đều có những nét văn hoá riêng, góp 
phần làm phong phú thêm bức tranh văn hoá nhiều mầu sắc của dân tộc Việt Nam.Với yêu cầu 
trình bày một số nét chính văn hoá các dân tộc (ngoài Việt và Chăm), giáo trình này chỉ dừng lại ở 
những nhóm tộc người tương đối đông dân. 
 
Văn hoá Mường 
Tộc người Mường vốn cùng gốc với tộc người Việt, cùng thuộc ngữ hệ Môn - Khơme. Dân số hiện nay 
khoảng gần một triệu, sống chủ yếu ở Hoà Bình (Trên 75%), Thanh Hoá, Phú Thọ.v.v... trên các cánh 
đồng rộng như Mường Bi, Mường Vang, Mường Thàng, Mường Ðộng, Ngọc Lạc, Cẩm Thuỷ... 
Ngành kinh tế cơ sở là nông nghiệp lúa nước với những công đoạn sản xuất tương tự giống người Việt: 
Cày (trước đây dùng phổ biến lưỡi cày chìa vôi), bừa, cấy, cắt (gặt). Ruộng bậc thang khá phổ biến. Lúa 
nếp giữ một vai trò quan trọng, trong cuộc sống hàng ngày: Xôi, cơm nếp là món ăn rất quen thuộc. 
Ngoài ra, người Mường còn trồng các loại sắn, khoai, bầu, bí. Họ hầu như không làm vườn, chỉ nhặt hái 
các loại rau hoang, lá sắn, lá khoai để làm thức ăn. Phụ nữ Mường ra khỏi nhà thường mang theo gương 
lược, đeo dao và gùi (giỏ) sau lưng, nếu gặp rau ăn được là cắt, hái ngay. Cây búng báng cũng là một loại 
lương thực quen thuộc của họ. 
Ngoài nghề nông, người Mường cũng làm nghề thủ công, chủ yếu phục vụ trong gia định như dệt vải lụa, 
thêu thùa, đan lát, dệt cạp váy bằng tơ nhuộm nhiều màu rồi thêu hình rồng, phượng, hươu nai. Ðây là 
một thứ trang phục đặc sắc của người phụ nữ Mường. Người Mường không biết làm đồ gốm, rèn sắt. Họ 
phải mua bát đĩa, ấm chén và các dụng cụ kim loại của người Việt. 
Người Mường sống theo đơn vị xóm khoảng 20-30 nóc nhà, có một vài xóm lớn với trên 100 nóc nhà. 
Các xóm thường cách nhau xa. Nhiều xóm họp lại thành một Mường (một từ Thái), song mỗi xóm vẫn có 
tính tự trị của mình (như trong công tác thuỷ lợi, chia ruộng công...). 
Nắm quyền thống trị toàn Mường là nhà Lang. Chức vị cao nhất là Lang Cun, theo chế độ cha truyền con 
nối. Lang Cun cai quản toàn Mường. Con cháu Lang Cun được phân chia cai quản các xóm, gọi là tạo 
hay lang đạo. Giúp việc nhà Lang có các ậu. Phân hoá xã hội chưa sâu sắc. 
Gia đình nhỏ là đơn vị tế bào của xã hội, thường là gia đình một vợ một chồng, vốn tồn tại từ lâu đời. Họ 
ở chung trong nhà sàn gồm hai nửa, nửa trong dành cho nữ, nửa ngoài dành cho nam. Phụ nữ vẫn có 
quyền nhất định trong xã hội và gia đình. 
Về trang phục: Nam thường mặc áo cánh màu chàm, nữ mặc áo cánh ngắn thân, xẻ ngực hoặc xẻ vai, ít 
cài cúc.Váy mặc cao đến nách che hết vú và thả dài xuống tận mắt cá. Cạp váy được trang trí hoa văn 
hình thú hay dệt thành đường diềm, tàn dư của văn hoá Ðông Sơn. Phụ nữ cũng mặc yếm như người Việt, 
nhưng nhỏ hơn và đặc biệt là thường đội khăn đơn giản bằng vải thô trắng, không thêu dệt hoa văn, khăn 
dài hình chữ nhật quấn quanh đầu và chít lại phía sau. 
Tục thờ cúng Tổ Tiên có tính phổ biến. Khi có người chết, họ tổ chức "đám hiếu" một nghi thức tang lễ 
kéo dài 12 ngày có đánh trống, đánh chiêng, thanh la, bắn súng, có thầy tu đọc bài mo (thường là một bài 
mo giải thích và một bài mo dẫn đường). 
Người Mường không có chữ viết riêng. Văn học dân gian truyền miệng rất phát triển với nhiều thể loại 
như trường ca (Vườn hoa núi cối, Ðẻ đất đẻ nước...), Thơ, hát ru con, bài mo. Ðề tài phổ biến của thơ ca 
Mường là phản kháng chế độ phụ quyền và chế độ nhà Lang. 
Trong năm, người Mường cũng tổ chức hội hè vui chơi, nhảy múa. Các ngày hội chủ yếu có ý nghĩa nông 
nghiệp như Hội xuống Ðồng, Hội cầu mưa, Lễ rửa lá lúa, Tết cơm mới. Sáo, nhị, trống, khèn lá, cồng là 
những nhạc cụ truyền thống. 
Văn hoá tày - nùng - thái 
Các dân tộc Tày, Nùng, Thái có cùng nguồn gốc ở Tây nam Trung Quốc, tràn xuống lãnh thổ Việt Nam 
vào thời điểm khác nhau, từ những thế kỷ trước công nguyên cho đến các thế kỷ XVII-XVIII, do đó được 
xếp vào 3 tộc người khác nhau. Dân số hiện nay của cả 3 tộc người khoảng gần 3 triệu. 
Nông nghiệp lúa nước giữ địa vị chính trong kinh tế. Do vùng trồng lúa chủ yếu là các thung lũng mầu 
mỡ, độ thấm của đất lớn cho nên kĩ thuật canh tác khác ở miền xuôi. Nhiều nơi không dùng cày. Hệ thống 
thuỷ lợi nhỏ: mương, phai, xe đạp nước, lúa cấy hai lần. Ngoài trồng lúa, ngô, khoai, sắn, họ còn trồng 
cây lấy dầu, thuốc lá. Họ không làm vườn và vẫn còn hái lượm. Người Tày, Nùng, Thái ít dùng phân bón. 



Thủ công nghiệp ít phát triển, chỉ làm gốm thô, rèn dao, dệt thổ cẩm, làm đồ bạc, đan lát. Phụ nữ Thái dệt 
vải rất giỏi và thành một tiêu chuẩn kén vợ của nam giới. 
Ðơn vị xã hội là các bản, mỗi bản có khoảng 20 -40 nóc nhà. Mỗi nóc nhà là một gia đình gồm một hay 
3,4 thế hệ cùng sinh sống, theo chế độ phụ quyền chặt chẽ. Trên bản là mương, có chúa đất đứng đầu 
(phìa, tạo, thổ, ti, a nha) lấy chiềng làm trung tâm. 
Các chúa đất, có một số người Việt Tày hoá, thường được nhà nước phong kiến Ðại Việt phong chức 
tước, rất có quyền hành, được thế tập. Trong chiến tranh hay khởi nghĩa, chúa đất là người tổng chỉ huy 
và toàn dân mường bản phải đi theo. Giúp việc chúa có các chức dịch như tạo, mo. Ðã có một số nô tì 
(côn hươn). 
Người Tày, Nùng, Thái thường mặc áo màu chàm, nam mặc áo cổ đứng, xẻ ngực, 4 túi. Nữ mặc quần hay 
váy, áo có 5 thân, buộc thắt lưng, cài cúc bên phải, trang sức vòng cổ, vòng tay bằng bạc, đầu chít khăn 
mỏ quạ. Họ thường tự dệt chiếc khăn piêu, trên khăn có trang trí hoa văn chim, thú, cây cỏ. 
Trong năm có nhiều ngày lễ hội: Tết nguyên đám, Tết thanh minh, Rằm tháng 7, Hội lồng tồng đầu 
xuân.v.v... 
Phổ biến tục thờ Tổ Tiên, thổ công, các vị thần trời đất. Hôn lễ và tang lễ đều có nhiều bước. Họ ở nhà 
sàn cột gỗ, vách tre đàn mái hình chữ nhật, đôi khi có lợp ngói âm, dương. 
Người Thái có bộ luật riêng. Người Tày - Thái có chữ viết của mình (Nôm Tày), văn học dân gian rất 
phát triển với đủ thể loại: sử thi, ca dao, truyện cổ tích... chẳng hạn như truyện Quả bầu mẹ, Cẩu chủa 
cheng vùa, Xóng chụ xôn xao, Khún lú nàng ưa... hoặc kể chuyện lịch sử hoặc ca ngợi nhân nghĩa, thuỷ 
chung, trí tuệ. 
Ca nhạc nhảy múa rất phong phú: hát lượn (sương, then) hát then, hát khắp (khắp báo xa, khắp lồng tồng, 
khắp ca), si ( soong hàn, tả si...) múa xoè múa sạp, múa sư tử v.v... Trong ngày hội, ngày phiên chợ, trai 
gái thường hay hát si lượn đối đáp, tìm hiểu nhau hoặc tổ chức gieo đúm, đánh quay. Nhạc cụ có đàn tính, 
đàn môi, sáo.... 
Trong quá trình phát triển trên của nước Ðại Việt, văn hoá Tày - Thái và văn hoá Việt có sự giao lưu, ảnh 
hưởng lẫn nhau nhưng không sâu sắc. 
Văn hoá khơme nam bộ 
Người Khơme sống ở vùng tây đồng bằng sông Cửu Long (Nam bộ), tập trung ở các tỉnh An Giang, Kiên 
Giang, Hậu Giang, Minh Hải... Dân số gần 1 triệu người. 
Nông nghiệp trồng lúa là nguồn lợi chính của người Khơme. Ruộng lúa chia làm 3 loại: 
Xrê tuột (ruộng gò) trồng lúa mùa; Xrê la hồ (Ruộng rộc) trồng nhiều loại lúa, hoa màu; Xrê lơn tức 
(ruộng lúa nổi). 
Ngoài ra người khơme còn làm rẫy. Tuỳ theo loại ruộng, người Khơme có phương thức tưới ruộng khác 
nhau như nhờ hệ thống kênh rạch, hoặc ô rãnh. 
Ngoài việc trồng lúa, họ còn trồng ngô, khoai, mía, đậu. Nghề làm vườn trồng cây ăn quả như dưa hấu, 
xoài cũng phổ biến. Họ cũng biết trồng dâu nuôi tằm, kéo tơ dệt lụa, dệt khăn, nhuộn vải, làm gốm thô, 
chạm bạc. Ghe, xuồng ba lá là phương tiện giao thông phổ biến của người Khơme. 
Văn hoá Khơme Nam bộ ngày nay chịu ảnh hưởng sâu sắc của văn minh Phù Nam. Ðơn vị xã hội là 
phun, srốc (Xóm làng) gồm hàng chục nóc nhà, nền đất, mái lá. Giữa srốc là một ngôi chùa, cạnh chùa có 
một Sala (nhà làng) làm nơi hội họp hàng năm.  
Ðứng đầu các phun, srốc là già làng: Mê Phun, Mê srốc, đều có dân bầu. 
Người khơme ăn mặc thường phục như người Việt, chỉ có khác ở chỗ có đội đầu hay vắt vai một chiếc 
khăn rằn truyền thống. 
Tôn giáo chính là đạo Phật. Toàn vùng có đến 400 ngôi chùa. Chùa là trung tâm sinh hoạt tinh thần của 
người Khơme. Con trai đến tuổi trưởng thành đều phải vào chùa, học chữ, học giáo lí nhà Phật. Tro 
xương người chết được gửi vào chùa. 
Hàng năm có 8 ngày lễ lớn: lễ "Vào năm mới" theo đạo Hindu và 7 ngày Lễ Phật. Ngoài ra còn các ngày 
lễ chào mặt trăng, lễ gọi hồn lúa, lễ cầu mưa.v.v... 
Ca nhạc, nhảy múa phát triển. Nhạc có phần học của người ấn Ðộ, có phần của Ðông Nam á. Nhạc cụ có 
chiêng, sáo, trống, đàn dây, đàn Pinpék. Ngày hội lễ, người Khơme thường múa các điệu Rom vông, Rom 
khách, múa gáo dừa, múa xà đầm, múa chim công v.v... Nghệ thuật sân khấu cũng phát triển với di kê, rô 
lăm... 
Văn học truyền miệng phổ biển với các loại truyện kể, truyện cười, ngụ ngôn. 
 



Văn hoá các dân tộc người tây nguyên và nam trung bộ 
Bên cạnh người Việt, trên đất Tây Nguyên và Nam Trung bộ có hàng chục tộc người khác nhau sinh 
sống, như £đê, Bana, Xơđăng, Mơnông, Càtu, Giarai, Raglai, Mạ.v.v... thuộc ngữ hệ Môn - Khơme và 
Malayo - Pôlinêdiêng. Dân số mỗi tộc người khoảng từ 2 vạn đến 11 vạn. 
Ðơn vị xã hội là buôn, plây, bon... gồm vài chục nóc nhà, sống gần nhau. Gia đình lớn, 4 - 5 thế hệ cùng 
sống với nhau, có khi số thành viên lên đến 80 - 90 người. Giữa buôn làng thường có một cái nhà lớn gọi 
là nhà Rông, nơi hội họp và vui chơi chung. Mỗi plây, buôn đều có người đứng đầu do dân bầu, để giải 
quyết mọi việc của plây và buôn cùng với các già làng. 
Các tộc người ở Tây Nguyên và Nam Trung bộ đều biết trồng trọt, làm ruộng rẫy, làm vườn, nhưng săn 
bắt, hái lượm vẫn còn đóng vai trò quan trọng trong đời sống kinh tế. Người Xơđăng (sống ở Gialai, 
Kontum) do có mỏ sắt lộ thiên nên họ biết rèn sắt, có thể đến hàng chục lò rèn ở đây. 
Các dân tộc ở Tây Nguyên ăn mặc đơn giản. Người Cà tu thích ở trần, người Bana mặc áo chui đầu, trang 
trí sọc ở tay, ở gấu bằng vải nhuộm đỏ, đen. Váy ngắn, tóc búi hay để xoã ngang vai. Họ thích đeo các đồ 
trang sức như khuyên tai, vòng tay, vòng cổ. Người Cà Tu, người mạ có tục cà răng, căng tai. 
Chế độ phụ quyền đã phổ biến nhưng cha mẹ quyết định việc dựng vợ gả chồng cho con cái. 
Tín ngưỡng chung là tục thờ Giàng (Thần), Yang (hồn) và thờ Tổ tiên. 
Nhìn chung, ca múa nhạc ở các tộc người Tây nguyên rất phát triển, mỗi tộc người một điệu, một vẻ. Họ 
có hàng loại nhạc cụ khác nhau như sáo, khèn, chiêng, đàn T'rưng, đàn đá, kèn môi, đàn ống tre, tù và, 
đàn chiêng... lễ hội đâm trâu ở người Bana, người Xơđăng, người Cà tu, Mạ, đều có. Ðó là một ngày hội 
lớn, vui vẻ của cả plây. 
Văn học dân gian truyền miệng phát triển với nhiều thể loại: Trường ca (như Trường ca Ðam San), Thần 
thoại, sử thi, dân ca (có bài được phổ nhạc thành bài hát như Bóng cây kơnia). 
Bên trên là một số nét lớn về văn hoá các dân tộc ít người, đại diện chung cho cả ba miền Bắc, Trung và 
Nam. Bên cạnh hai nền văn minh của người Việt và người Chăm, các nền văn minh, văn hoá đó đều hình 
thành và tồn tại từ lâu đời trên đất Việt Nam và trong quá trình hoà nhập, đã làm cho vườn hoa văn hoá 
Việt Nam thêm đa dạng, phong phú, nhiều mầu sắc. 
 


	Nh?ng n?n van hoá làm n?n cho n?n van minh Van L
	Nh?ng di?u ki?n hình thành và phát tri?n c?a v�
	Nh?ng thành t?u c?a van minh Van Lang - Âu L?c
	Ð? g?m th? k? XI-XIII
	M?t s? nét v? van hoá các dân t?c ít ngu?i





