
Ca trù -Những vấn đề đã và cần phải đặt ra
TS. Nguyễn Đức Mậu

Viện Văn học 

Với một đối tượng đã tồn tại, phát triển trên hành trình lịch sử hơn sáu thế kỷ như ca trù và, dường 
như nó sinh thành là cho và do tầng lớp trí thức, thì ngay ở những điều đó, tự nó, đã cần đặt ra như 
những vấn đề mang tính dẫn đạo thú vị khi đi vào nghiên cứu cái thế giới bên trong nó. Giới nghiên 
cứu văn học và âm nhạc, từ trước đến nay, không ít người đã dày công nghiên cứu ca trù và đã từng 
đạt được khá nhiều kết quả, nhưng nếu đặt trong tương quan so sánh đối với sự đòi hỏi của khối 
lượng công việc đã đặt và sẽ được đặt ra cho chúng ta thì, với chừng ấy kết quả, có thể nói là, 
dường như chưa được bao nhiêu. 

Đó là chưa nói đến có vấn đề nằm ở chính sự quan sát tiến trình nghiên cứu đã một thời kỳ bị khựng 
lại bởi lý do ca trù đã bị sự tác động của các thiên kiến đạo đức, chính trị vào cái hệ quy chiếu giá 
trị trong các đánh giá. Phản ứng của cái mỹ học tiếp nhận đã bị điều kiện hoá ấy có lý do sâu xa từ 
trong nội dung của ca trù, từ chính phương thức và môi trường phổ biến của nó, nghĩa là phản ứng 
chính những cái đã làm nên giá trị cho nó. 

Trong đời sống tinh thần hiện tại, nhìn trên tổng thể, ca trù dường như chỉ là đối tượng nghiên cứu 
hoặc là đối tượng của những người thích bảo tồn vốn cổ, nhưng từ trong lịch sử, ca trù đã từng hấp 
dẫn các tao nhân mặc khách, những trí thức cao cấp, tự do phóng khoáng của nhiều thời đại. Ca trù 
cũng hấp dẫn các nhà nghiên cứu âm nhạc, nghiên cứu văn học, văn hóa. Sản phẩm của sự hấp dẫn 
đó là đã tạo ra không chỉ có hàng dãy dài đơn vị thư mục trong kho sách Hán Nôm với những Ca 
phả, Ca trù thể cách, Ca trù tạp lục, Đào nương ca trù xướng loại, Đại Nam quốc âm ca khúc,... mà 
cũng còn có cả dãy dài thư mục nghiên cứu ca trù, bao gồm các công trình, các chuyên luận, các 
phần trong các giáo trình văn học. Từ xưa ca trù đã đi vào truyền thuyết, đến những năm 30, 40 đầu 
thế kỷ XX, đi vào truyện, ký của Nguyễn Tuân, Vũ Bằng, Đinh Hùng, Lê Văn Trương v.v... 

Tìm hiểu sâu thêm về ảnh hưởng của ca trù, chúng ta được biết, ca trù đã để lại những dấu ấn sâu 
đậm vào đời sống tinh thần của người Việt Nam từ xa xưa, dấu vết của sự ảnh hưởng đó còn lưu lại 
trong điêu khắc cổ ở chính sự hiện diện của các bức chạm đàn đáy, cỗ phách, các bức chạm về múa, 
hát ca trù trên các đình, đền thế kỷ XVI, XVII và được phân bố hầu khắp các địa bàn Hà Tĩnh, Hà 
Tây, Bắc Giang, Vĩnh Phúc... Cũng cần lưu ý rằng sự tỏa rộng với một không gian suốt từ Hà Tĩnh 
đến các tỉnh thuộc Bắc Bộ (Nếu chỉ nói từ thế kỷ XIX về trước, sau thế kỷ XIX tình hình đã khác) 
là một đặc điểm riêng của ca trù (khác với quan họ hay chèo chỉ phát triển ở vùng Bắc Bộ) và sự có 
mặt văn bia về ca trù, sẽ nói rõ hơn ở phần sau, cũng vào các thời điểm trên, là những thông tin 
quan trọng cho thấy ca trù đã xuất hiện và phát triển sớm ở các tỉnh đó. Từ sự phổ biến rộng khắp 
đó mà chúng tôi đã từng nghĩ đến như một lý do để xem xét ca trù có thể vượt tầm làng, tầm văn 
hóa làng, và đó là điều đưa lại nét khác biệt khá quan trọng của ca trù so với nhiều loại dân nhạc 
khác như quan họ (làng quan họ), chèo (hội chèo làng) mà chúng ta đã biết (Nguyễn Đức Mậu. 
1998) 

Chúng ta cũng được biết có hàng loạt văn bia(1) thế kỷ XVII, XVIII, XIX đã lập“khế ước” về mua 
bán quyền hát cửa đình dưới các tên bia như Lập khoán xướng bi ký, Đình môn các lệ bi ký, Đoạn 
mãi đình bi, Mại đình môn bi ký,... phân bố trên các địa bàn Phú Thọ, Vĩnh Yên, Bắc Ninh, Bắc 
Giang, Hải Dương, Hà Nội, Hà Tây. Chỉ vài thông tin đó đủ thấy ca trù, về mặt thời gian là xuyên 
suốt nhiều thế kỷ, về không gian là phổ biến hầu khắp địa bàn châu thổ Bắc Bộ. Và với khối lượng 



văn bia về mua bán quyền hát cửa đình như thế đủ cho thấy đã thực sự tồn tại một nhu cầu rộng rãi 
của công chúng thời xưa tạo áp lực phải đưa ra những quy ước tài chính của cộng đồng đối với lối 
hát này(2). Đưa một vài quy ước của sinh hoạt ca trù vào văn bia là một việc làm đã mang trong nó 
mong ước vĩnh viễn hoá các quy ước, khế ước, và như vậy, từ trong sâu xa tâm thức của những 
người thực hiện công việc này, đã mặc nhiên thừa nhận ca trù sẽ hiện diện như một nhu cầu dài lâu 
trong đời sống của cộng đồng làng xã. 

Nếu nhìn vào số lượng khá nhiều của các văn bia hay sự phổ biến rộng rãi của nó hầu khắp các tỉnh, 
chỉ thấy trong nội dung các quy ước, khế ước đó mang tính địa phương, tự phát. Nhưng nếu tìm vào 
các bộ luật của Triều đình nhà Lê như Lê triều chiếu lệnh thiện chính, Khám tụng điều lệ hay Lê 
triều hội điển, thì cho thấy đã thực sự tồn tại trong lịch sử những quy định nghĩa vụ, quyền lợi, 
trách nhiệm của luật pháp nhà nước đối với các tổ chức hát ca trù. Thuế, một trong những yếu mục 
hàng đầu của luật pháp nhà nước quân chủ Nho giáo, đã có quy định về thuế cửa đình hay thuế đinh 
liên quan đến giáo phường: “Thuế cửa đình theo ngạch cũ đã có các mức đóng góp thu nộp khác 
nhau, tiền lễ thuộc giáo phường thu, tiền trù thuộc về quan đương cai thu” (Chương Lễ thuộc, sách 
Lê triều chiếu lệnh thiện chính), và “... Đối với ngụ lộc giáo phường thì chính đinh nộp 1 quan 2,  
hoàng đinh lão hạng được giảm một nửa, tiền điệu được giảm hết” (chương Hộ thuộc, sách Lê 
triều chiếu lệnh thiện chính). Công việc thu các thứ thuế đó đã được luật nhà nước quy định phân 
cấp rõ ràng, cụ thể và rất chi tiết. Triều đình còn phân công trách nhiệm cho Bộ hộ thu thuế và cấp 
phát lương cho các Tri giáo phường Nghệ An, Thanh Hoa, Sơn Tây, Kinh Bắc, Hải Dương, Sơn 
Nam (Lê triều hội điển)(3). Câu chuyện được quan tâm đã không ở phạm vi giáo phường hay làng 
xã mà đã ở tầm mức nhà nước và vì vậy, tầm quan trọng của ca trù, một thời, xét ở biểu hiện qua 
các thông tin trên, cho thấy, đã mang ý nghĩa quốc gia. Các quy định về thuế hát cửa đình và việc 
cấp phát lương cho các Tri giáo phường của luật pháp nhà nước có phải là trường hợp duy nhất 
đối với ca trù hay cũng phổ biến đối với các loại dân nhạc khác. Trước khi hội đủ các tư liệu cần 
thiết để trả lời chính xác câu hỏi đó thì cũng có thể thấy, với những tư liệu mới được phát hiện mấy 
năm gần đây về các quy định về thuế, về lương của nhà nước đối với ca trù cùng với các khế ước 
văn bia của các làng về mua bán quyền hát cửa đình đã gợi mở cho chúng ta một cái nhìn rõ hơn, 
trước hết là về sinh hoạt ca trù, về vai trò của nó trong đời sống cộng đồng người Việt trong thời 
trung đại. 

Được đưa vào các điều luật của bộ luật nhà nước, thế nhưng ca trù dường như vẫn không bị đưa vào 
cái quy phạm quan định như thơ, văn, phú lục và đã đứng ngoài xã hội quan phương, nghĩa là nó 
vẫn được tự do phát triển. Theo giáo sư Trần Đình Hượu thì thời trung đại “nhạc phát triển tự do 
hơn thơ, văn, không có sự ràng buộc của kinh điển, của chế độ khoa cử, của những quy phạm quan 
định”(4) từ cách giải thích đó về âm nhạc nói chung cũng có thể nghĩ đến một cách giải thích tương 
tự về sự phát triển tự do của ca trù. Cũng cần lưu ý rằng sự phi chính thống tạo nhiều khả năng cho 
phát triển tự do nhưng mặt khác, ở môi trường xã hội chuyên chế, sự tự do đó cũng bị nhiều hạn chế 
trên con đường dẫn phát triển đến độ điển phạm. 

Một hiện tượng khá thú vị nhưng chưa từng được chú ý ở mức độ trở thành một nhu cầu được 
nghiên cứu, giải thích, là tại làng Ngọc Trung, xã Xuân Minh, huyện Thọ Xuân, tỉnh Thanh Hoá có 
những cồn đất được đặt các tên của các nhạc cụ ca trù: Cồn Sênh, Cồn Phách, Cồn Đáy. Các cồn đất 
đó nằm quanh miếu thờ tổ ca trù. Ông Lê Huy Trâm trong bài Thử tìm nguồn gốc hát ca công ở 
Thanh Hoá cho biết: ở làng Bái Thuỷ, xã Định Liên, huyện Yên Định, tỉnh Thanh Hoá có họ 
Nguyễn hát ca công được dân làng gọi là “họ ca công”, họ này có cái giếng được gọi là “giếng ca 
công”(5). Như vậy việc đặt tên những cồn đất, tên giếng nước, tên họ gắn với một lối hát để lối hát 
lưu danh và việc những tên đó được tồn tại truyền đời, đã tàng chứa trong nó những thông tin quan 
trọng về sức hấp dẫn của ca trù đối với nhân dân ở đây hay ca trù, trong quá khứ, một thời gian dài 
đã trở thành nhu cầu tinh thần của họ. ở thời điểm hiện tại này, những thông tin tư liệu chỉ mới cho 
chúng ta biết chỉ có Thanh Hoá có việc đặt tên như vậy và nếu đó thực sự là một thực tế của lịch sử 
thì thực tế đó cho thấy đã có dấu ấn riêng, đặc trưng của công chúng ở các địa phương Xứ Thanh 
trong ý thức lưu truyền ca trù với hậu thế. Thanh Hoá từ xa xưa đã có hàng loạt địa phương như 



Văn Trinh (xã Quãng Ngọc, huyện Quãng Xương), Ngọc Trung, Bái Thuỷ, và vào khoảng đầu thế 
kỷ XX thêm hàng loạt địa điểm hát nổi tiếng ở thị xã Thanh Hóa như Cầu Sâng, Cầu Chanh, Cửa 
Hậu, Quán Giò. Tản Đà trong bài thơ Thú ăn chơi, khi liệt kê một cách thích thú và tỏ ra sành điệu 
các loại đặc sản của đất nước mà ông đã thưởng thức đã nói đến “con ca xứ Huế cô đầu tỉnh 
Thanh”. Vào những năm 20 của thế kỷ XX, Phạm Quỳnh và Tùng Vân Nguyễn Đôn Phục nói rằng 
“tục truyền”(6), “tương truyền”(7) tổ quê ca trù ở Thanh Hoá. 

Qua tư liệu lịch sử chúng ta đã được biết có điệu hát từng tồn tại trong đời sống tinh thần rồi mất đi 
do sự can thiệp của quyền lực nhà nước như điệu lý liên ở Thanh Hoá vào đời Lê và cũng có điệu 
mất đi hay bị đào thải trong quá trình lịch sử. Các thế kỷ XVI - XVII, với các chứng tích còn lưu lại 
trên văn bia, trên các bức điêu khắc ở đình đền ở trên nhiều địa bàn các tỉnh phía Bắc, đã hé mở cho 
chúng ta biết đã có một thời thịnh hành của ca trù. Ngoài các biểu hiện rõ nét của sự thịnh hành đó 
chúng ta không biết gì thêm về quy mô, đặc điểm, nội dung và số điệu hát cũng như ngôn bản của 
điệu hát đó. Lịch sử ca trù giai đoạn này vẫn còn mù mờ nhưng dường như đã hé mở một hy vọng, 
ít nhất đã thấy ở biên độ, và ở chiều sâu của sự ảnh hưởng. 

Sự hiện diện của ca trù trên văn bia, trên điêu khắc, trong các sưu tập, các tuyển tập và những thông 
tin nội dung trong đó đã và sẽ là đối tượng của nhận thức và nghiên cứu của chúng ta và nó đòi hỏi 
không chỉ được nhìn như một đối tượng độc lập mà còn được nhìn trong môi trường văn hóa, trong 
tâm lý tiếp nhận hay chính từ trong các phương tiện lưu hành. 

Trong dân nhạc Việt Nam chỉ có ca trù mới sản sinh ra một thể loại văn học là hát nói, và đó là điều 
thực sự khác và mới đối với các loại dân nhạc khác như quan họ, chèo, lý,... Và trong văn học Việt 
Nam, dường như cũng chỉ có thể loại hát nói được sinh thành từ dân nhạc, từ văn nghệ, và cũng 
được sinh thành khá muộn màng, khi ở đây đã hình thành một nền văn học viết vững vàng, điều này 
cũng khác với các nước có nền văn học có truyền thống lâu đời, văn học được hình thành từ văn 
nghệ. Đó là điều khác và mới đối với hệ thống thể loại trong văn học cổ cận đại. Nhưng những đặc 
điểm hấp dẫn mang tính khoa học đó cũng chưa phải là điều mấy lâu nay khiến cho nhiều người 
nghiên cứu ca trù, vì thực sự nó chưa từng được ý thức sâu sắc như là một vấn đề cần suy nghĩ. Ca 
trù được nhiều nhà nghiên cứu âm nhạc, nghiên cứu văn học quan tâm nhưng trong đó điệu hát nói 
hay thể loại văn học hát nói, được nghiên cứu nhiều nhất so với các điệu khác. Sự hấp dẫn của hát 
nói một phần có thể lý giải từ tính chất cá nhân, tính đô thị, tính phi quan phương, phi chính thống 
của nó trong một nền văn học, văn nghệ tải đạo, bị ràng buộc bởi những quy phạm quan định, quá 
nhiều “niêm luật”, ít tính cá nhân. Mặt khác, hát nói là hát thơ trong một đất nước mà thơ có một vị 
trí vào loại cao nhất trong đời sống văn học nghệ thuật, có phần cái tâm lý yêu thơ đó đã dành sẵn 
cho nó một thái độ trân trọng. Hát nói là điệu hát quan trọng nhất của ca trù, và ca trù, như chúng ta 
đã biết, không chỉ có hát nói. 

Ca trù là tên gọi chung của rất nhiều điệu hát (theo Đỗ Bằng Đoàn và Đỗ Trọng Huề trong Việt 
Nam ca trù biên khảo là 46 điệu) và chính khái niệm ca trù cũng có thể được thay thế bằng các khái 
niệm khác như hát ả đào, hát cô đầu, hát nhà trò, hát nhà tơ,... mà cách hiểu về nội dung của nó 
được chấp nhận và cũng không sợ có sự sai lệch, ít nhất là trong nhận thức của chúng ta mấy lâu 
nay và ở thời điểm hiện nay. Một tên gọi khác của ca trù lưu hành ở Thanh Hoá, hát ca công, có thể 
không phổ biến ở các nơi khác trên đất nước hoặc đã từng phổ biến trong một phạm vi địa lý rộng 
lớn hơn Xứ Thanh nhưng đã được thay thế vào một thời kỳ nào đó trong quá khứ. Trên hành trình 
của ca trù, sự xuất hiện các tên gọi khác nhau đó có những lý do lịch sử, văn hóa của nó (mà cho 
đến nay giới nghiên cứu dường như chưa đặt thành một vấn đề để tìm hiểu). Chúng tôi lựa chọn và 
sử dụng khái niệm ca trù làm tên đề tài, trước hết, so với các khái niệm khác, nó là một khái niệm 
được dùng nhiều xưa nay, lại quen dùng trong giới nghiên cứu mấy lâu nay và cũng được sử dụng 
nhiều trong các phương tiện thông tin đại chúng hiện nay. 

Các công trình riêng về ca trù dưới dạng một cuốn sách hay một bài nghiên cứu, khối lượng nhiều 
nhưng mỗi đơn vị nghiên cứu chỉ đi theo một mục đích đặt ra và chỉ đáp ứng độc giả phần nào trên 
phương diện riêng biệt đó. Ca trù vẫn là một đối tượng mù mờ đối với đông đảo độc giả hiện nay, 



kể cả với không ít nhà văn hóa, nhà nghiên cứu khoa học xã hội, lý do không chỉ do sự vắng bóng 
khá lâu dài của nó trong đời sống tinh thần của xã hội. Các tư liệu nghiên cứu tuy nhiều nhưng hiện 
nay không ít trong số đó đã thành hiếm hoi. 

Đã đến lúc cần có những nghiên cứu tổng thể và những nghiên cứu chuyên sâu nhằm đưa lại cho 
giới nghiên cứu nói riêng và đông đảo độc giả nói chung, về các cách hình dung ca trù từ các 
phương diện âm nhạc, văn học, ngôn ngữ học, văn hóa, truyền thuyết, từ các vùng quê nổi tiếng về 
ca trù trong lịch sử như Cổ Đạm, Lỗ Khê, Kinh Bắc, và ở các địa phương của Nghệ An, Thanh 
Hóa,... và cả ca trù trong đời sống, trong tâm thức văn nghệ sỹ. Các cuộc hội thảo hay sách viết về 
ca trù từ các địa phương như Lỗ Khê (Hát cửa đình Lỗ Khê, Hà Nội, 1980), hội thảo ca trù Cổ Đạm 
(Kỷ yếu hội thảo Ca trù Cổ Đạm, Hà Tĩnh, 1998), và hội thảo ca trù Thanh Hoá hiện nay (2004) là  
sự tự ý thức, là những nỗ lực tự phát của các vùng quê ca trù. 

Đối tượng được nhận thức ở đây được quan niệm không phải như một đối tượng không thay đổi, cô 
lập, tự thân nó không có sự vận động và nó tồn tại không chịu sự quy định của những điều kiện lịch 
sử, mà cần phải nhìn nó trong các quá trình, trong sự vận động của lịch sử, văn hóa, âm nhạc, văn 
học và cả sự đổi thay từ phía công chúng tiếp nhận. Trên từng vấn đề của các kết quả nghiên cứu, có 
thể nhận thấy chỉ mới đáp ứng một phần rất nhỏ, thậm chí nhiều khi chỉ mới tồn tại ở dạng mục 
đích đề ra ở tên đề tài hay dừng lại ở một vài gợi ý. Với các vấn đề đặt ra như thế cũng dễ dàng 
nhận thấy đây là công việc của nhiều ngành, là sự góp sức của nhiều thế hệ, và tất nhiên đây không 
phải là công việc của một người và càng không phải chỉ cần một cuốn sách, một vài cuộc hội thảo 
là sẽ đáp ứng tất cả mọi hiểu biết về ca trù. Các bài viết, các công trình của một lịch trình thời gian 
dài, nếu nhìn cả tổng thể, cả chi tiết, cũng sẽ cung cấp cho chúng ta các quá trình hiểu và tiếp nhận, 
cả sự tác động một cách trực tiếp hay gián tiếp của lịch sử, của bối cảnh xã hội, văn hóa, chính trị, 
vào quá trình nhận thức này. 

Hiện nay chưa có tổng điều tra đầy đủ về ca trù trên khắp đất nước, cả về thời gian xuất hiện và tồn 
tại cũng như không gian tồn tại của nó, nhưng, từ xưa, về mặt địa lý, theo các tài liệu mà chúng ta 
được biết, thì ca trù trải dài từ Đèo Ngang (Hà Tĩnh) ra nhiều tỉnh thuộc Bắc Bộ như Nghệ An, 
Thanh Hóa, Ninh Bình, Hà Nam, Hà Nội, Bắc Ninh, Hưng Yên,... Đến thời Pháp thuộc, thành thị 
phát triển, sinh hoạt ca trù mở rộng ra nhiều nơi, nhiều thành phố trong cả nước. Về mặt thời gian, 
ca trù, theo các tư liệu đáng tin cậy (cụ thể là dấu vết của nó được lưu giữ trong các bài văn thưởng 
đào Đại nghĩ bát giáp thưởng đào giải văn của Lê Đức Mao (1462-1529), qua các khái niệm được 
dùng trong văn bản này như ca trù, đào nương, sênh, giáo phường) là có từ trước thế kỷ XV đến nay 
hay nói cụ thể hơn là đến những năm 40, khi thế hệ Tản Đà hết tiếng nói trên văn đàn(8). (Đặc biệt 
đáng lưu ý là từ sau năm 1945 trở đi ở miền Bắc, trong các tuyển tập thơ văn đương đại dường như 
vắng bóng hát nói, ca quán chỉ tồn tại trong ký ức và mấy năm gần đây các nhóm hát ca trù xuất 
hiện tự phát). Một vài bộ sử như Việt sử tiêu án, Khâm định Việt sử nói rằng tên gọi hát ả đào, 
quản giáp có từ thời Lý nhưng chỉ nêu một câu chuyện xuất xứ từ tên gọi ả đào, tổ chức quản giáp 
mà không đưa ra một chứng tích nào hay dẫn nguồn gốc tư liệu, nguồn gốc của câu chuyện đó, đủ 
khiến cho chúng ta thực sự yên tâm tin tưởng. Dù sao những thông tin quan trọng đó thực sự cần 
thiết phải được phân tích nhiều mặt và cũng là những điều đáng cho chúng ta lưu ý, ít nhất như là 
một gợi ý, trong quá trình tìm hiểu nguồn gốc ca trù. Chúng ta sẽ trở lại các vấn đề này ở phần sau. 

Một loạt vấn đề đã và sẽ tiếp tục đặt ra trước giới nghiên cứu: ca trù xuất hiện từ bao giờ, tổ quê của 
nó ở đâu, câu chuyện nội sinh hay ngoại nhập và cả cái tâm lý khi chọn điểm nhìn "nội, ngoại" 
trong giới nghiên cứu; có tất cả bao nhiêu điệu hát, thứ tự hát các điệu trong một đêm hát và lý do 
nghệ thuật hay lý do từ tâm thức tiếp nhận của công chúng đối với sự sắp xếp các thứ tự đó; cơ cấu 
và tổ chức giáo phường, lịch sử cũng như vị trí xã hội, văn hóa của nó; các khái niệm như ca trù, ả 
đào, cửa đình,... thì khái niệm nào có trước, lý do lịch sử, văn hóa cũng như thời điểm đổi thay các 
khái niệm. Mỗi lần thay đổi khái niệm có hay không việc kéo theo sự thay đổi ít nhiều trong số 
lượng, trật tự các điệu hát hay một sự phân công, phân vùng (đình - một trung tâm văn hóa làng, ca 
quán - một trong những địa điểm hay trung tâm văn hóa mang tính đô thị), sự thay đổi đối tượng 



công chúng (từ loại công chúng thích cái không khí trang nghiêm, linh thiêng nơi cửa đình, đến loại 
công chúng thích thanh sắc, thích văn nghệ mang tính giải trí, hưởng lạc nơi ca quán). Phải chăng 
có bước chuyển từ hát cửa đình trang nghiêm đến hát ca trù, ca quán tình cảm mà một trong những 
biểu hiện của sự thay đổi đó là tiếng trống chầu “cắc thòm mạnh mẽ” trở thành tiếng trống chầu 
“chát tom tình tứ, duyên dáng”(9). Vai trò, vị trí của tín ngưỡng, của hát thờ hay của người đào 
nương (ả đào) trong từng thời kỳ lịch sử tác động nhiều hay ít, đậm hay nhạt đến sự vận động, chiều 
hướng vận động của hát ca trù. Nếu có bước chuyển từ hát cửa đình đến ca trù (hay ngược lại) thì 
có thể đấy là sự phái sinh của một hướng phát triển mới và sau đó cùng tồn tại và phát triển với điệu 
khúc ban đầu. 

Chúng ta cũng cần tìm hiểu sâu hơn về những nét khác nhau giữa ca trù Thanh, Nghệ và ca trù các 
tỉnh phía Bắc (như gợi ý từ một vài tư liệu) và lý do, nguyên nhân, đặc điểm của sự tương tác giữa 
ca trù và các loại dân ca khác. Nhìn từ một điểm khác, từ cách tổ chức khi hát thi chỉ chọn người 
giỏi cầm chầu mà không chọn người "tuổi cao, chức lớn", phải chăng có thể thấy ở đấy đã biểu hiện 
"tánh cách dân chủ" (Xem bài Hát ả đào của Trần Văn Khê). 

Đi sâu hơn vào các điệu hát, chúng ta sẽ thấy vẫn còn nguyên vẹn một loạt vấn đề đặt ra trước giới 
nghiên cứu, như tại sao cùng một ca từ mà tồn tại ba tên gọi khác nhau là hát lót, hát hà nam, hát 
nói. Có thể tạm giải thích sự khác nhau đó do các cách hát khác nhau như chúng ta đã từng thấy ở 
các hiện tượng tương tự đối với một bài lục bát mà có thể hát theo các điệu dân ca và tất nhiên, như 
vậy, tên gọi của điệu hát sẽ khác nhau. Và nếu chỉ vì lý do cách hát khác nhau dẫn đến tên gọi khác 
nhau thì dĩ nhiên khó có thể nói điệu hát này sinh ra điệu hát kia như Đỗ Bằng Đoàn - Đỗ Trọng 
Huề khi cho rằng điệu hát nói sinh ra từ điệu Hà Nam(10). Nhưng lại nữa, tại sao cùng một ca từ 
mà đào hát thì gọi là hát nói, hát gái hay nữ xướng, kép hát thì gọi là hà nam, là hát trai, là nam 
xướng - vậy là ở đây, trên bề mặt hiện tượng đã cho thấy, sự thay đổi giới tính của người hát cũng 
đồng thời thay đổi tên gọi cho điệu hát, hay còn một lý do nào khác sâu xa hơn. Trước nay chưa 
thấy có sự băn khoăn về điều đó như là một vấn đề cần tìm hiểu. Rồi nữa, phải chăng trong sự vận 
động của ca trù đã từng nẩy sinh một bước chuyển từ điệu đọc thơ đến đọc thổng đã dẫn đến sáng 
tạo ra thể hát nói mà dấu vết lịch sử của bước chuyển đó, của quá trình đó lưu lại trên hai bài hát nói 
Vịnh tiền Xích Bích, Vịnh hậu Xích Bích của Nguyễn Công Trứ(11). 

Trở lại vấn đề thời điểm sinh thành ca trù, hay nói đúng hơn là tìm một biểu hiện sớm nhất cho thấy 
đã từng tồn tại ca trù. Như trên đã nói, một số cuốn sử đã nói ả đào ra đời từ thời Lý nhưng không 
dẫn sử liệu hay tư liệu tin cậy. Cũng có người nói rằng những thành quả của khảo cổ học lịch sử 
hiện nay chưa chỉ ra dấu hiệu cho thấy đình ra đời trước thế kỷ XV, vì vậy khó nói hát cửa đình có 
trước thế kỷ XV. Điều đó là một căn cứ đúng đối với đòi hỏi sự xuất hiện khái niệm hát cửa đình 
mà cũng chưa hẳn đúng với điệu hát mang tên nó vì tên gọi điệu hát rất có thể được định danh sau 
khi điệu hát đó hình thành hay sự ổn định một tên gọi thường cho phép muộn hơn sự xuất hiện và 
định hình điệu hát. Vấn đề lại đặt ra cho chúng ta ở đây là vai trò cái đình có còn quan trọng nữa 
hay không đối với việc đi tìm một thời điểm sớm của lối hát này, khi chưa biết khái niệm hát ả đào 
và hát cửa đình khái niệm nào có trước. Nếu khái niệm hát ả đào có trước thì cái đình xuất hiện sớm 
hay muộn cũng không ảnh hưởng đến sự ra đời lối hát này (nếu như hát ả đào và hát cửa đình còn 
được xem như, hay còn đúng là, để chỉ cùng một lối hát như đã được nhận thức mấy lâu nay). Cách 
căn cứ vào cái đình đã trở nên mong manh trước cái rắc rối của lối hát có nhiều tên gọi. Sự thay đổi 
nhiều tên gọi hay chính việc gọi tên nào cũng được đã dung chứa trong nó nhiều điều cần suy nghĩ. 
Như vậy, câu chuyện phải trở lại từ việc xác định khái niệm nào ra đời trước và mối quan hệ giữa 
các khái niệm này. 

Trong một bài viết trước đây(12) chúng tôi có thống kê một danh sách dài 17 loại đàn, sáo, trống 
của thế kỷ XV được ghi trong bộ sử quan trọng Đại Việt sử ký toàn thư, không thấy có đàn đáy, cỗ 
phách- những nhạc cụ đặc trưng, đặc dụng của ca trù. Chưa được đưa vào Đại Việt sử ký toàn thư 
cũng không có nghĩa là chưa tồn tại các loại đàn này trong đời sống thực tế. Có thể các loại đàn đó 
đã từng được lưu hành (phổ biến hoặc chưa phổ biến) nhưng chưa được quan tâm và chưa có tên 



gọi hay chúng đang mang một tên khác trong quá trình định danh. Và có nhất thiết phải nhìn nhận 
sự hoàn thiện ca trù đòi hỏi hoàn thiện đồng bộ, đồng thời tất cả các nhạc cụ của nó. Đấy là chưa 
nói đến các loại nhạc cụ cần thời gian, cần một quá trình để hoàn thiện và thích hợp với các điệu 
hát. Cũng trong chính thời điểm viết bài đó chính chúng tôi cũng đã sơ ý bỏ qua sênh(13)- tên gọi 
của một nhạc cụ ca trù, đang hiện diện ở hai câu thơ “Ngón đàn cấp túc dịp sênh thăng 
bình” (Đoạn 3), “Mùi hương nức kính, tiếng sênh đưa thành” (Đoạn 5), trong bài Đại nghĩ bát giáp 
thưởng đào giải văn mà chúng tôi bấy giờ đang sử dụng để nghiên cứu. Ngay ở chính cái thông tin, 
đã được khẳng định, là ca trù có từ thế kỷ XV về trước, cũng đủ nói lên ca trù khi đã thực sự thành 
một nhu cầu của công chúng đương thời thì cũng chưa được sử sách ghi lại. Tư liệu cho chúng ta 
biết được ca trù có từ thế kỷ XV về trước là nhờ vào bài văn thưởng đào của Lê Đức Mao 
(1462-1529) và, muộn hơn một ít, bài thơ Dạ du phỏng đào nương bất ngộ của Hoàng Nghĩa Phú 
(1480-?). Thay cho sự võ đoán hoặc dựa vào truyền thuyết thì kết quả khoa học lâu nay trong việc 
tìm một thời điểm sớm nhất của sự ra đời của ca trù chỉ dừng lại như vậy. 

Đối với các truyền thuyết ca trù mà chúng ta đã biết, cần thiết phải xem đấy là những chỉ dẫn có ý 
nghĩa trong quá trình tìm kiếm nguồn gốc ca trù và như vậy đòi hỏi phải xem xét nguồn gốc, thời 
gian hình thành và phương cách lưu hành truyền thuyết, tâm lý, thái độ, lý do văn hoá của việc sáng 
tạo ra văn bản truyền thuyết đó. Nhiều nhà nghiên cứu đã lưu ý về sự liên quan tổ quê giữa ca trù 
Cổ Đạm với ca trù Lỗ Khê qua truyền thuyết với hai nhân vật, đồng thời cũng là hai bố con, là Đinh 
Lễ, Đinh Dự và có thể có sự liên quan nào đó về dòng họ Đinh với lối hát này khi tìm thấy trong 
một truyền thuyết về tổ quê ca trù có nhân vật Đinh Triết. ở hướng nghiên cứu ca trù trong và qua 
truyền thuyết, chưa thấy có sự chú ý xem xét sâu về việc tồn tại một dòng họ Đinh và sự thật về 
Đinh Lễ, Đinh Dự ở Cổ Đạm. (Có chăng đã có một sự gán ghép bắt nguồn từ cái lý do uy danh, 
phương danh của dòng họ Đinh đương thời với điệu hát này). Trong tương lai chúng ta cần thấy ở 
hướng nghiên cứu này những so sánh cụ thể về đặc trưng, đặc điểm, quá trình, cũng như mối quan 
hệ có thể giữa truyền thuyết ca trù với các truyền thuyết của các loại dân nhạc khác như chèo, quan 
họ,... 

Nghiên cứu ca trù thực sự đã có khá nhiều thành tựu ở nhiều phương diện, nó đã hiện hình dần lên 
trong nhận thức của chúng ta, nhưng như đã phân tích, vẫn còn nhiều vấn đề đặt ra cho giới nghiên 
cứu âm nhạc, văn học, văn hóa./. 

Hà Nội ngày 11/ 2002 - 5/2004 

____________ 

(1) Trong Thư mục bia Việt Nam - Viện Hán Nôm, có 70 thác bản văn bia về ca trù. Các văn bia đó 
phần lớn là nội dung mua bán quyền hát cửa đình. (Xem Nguyễn Xuân Diện: Góp phần tìm hiểu 
lịch sử ca trù, Nxb. KHXH, H, 2000, tr.164-199). 

(2) Nguyễn Hữu Mùi - tác giả bài “Vài nét về việc mua bán quyền hát cửa đình qua một số tư liệu 
văn bia”- Tạp chí Hán Nôm số 2/1989 - cho tôi biết rằng hiện chưa thấy các thác bản văn bia về 
mua bán quyền hát tuồng, chèo hay quan họ. 

Nếu đó quả là một thực tế lịch sử thì thực tế đó sẽ cung cấp nhiều thông tin lịch sử không chỉ để 
hiểu về ca trù mà còn để hiểu về đời sống âm nhạc, văn hóa đương thời. Qua các tư liệu đó hay các 
tư liệu đó đã và sẽ chỉ dẫn cho chúng ta về công chúng ca trù vào cái thời xa xưa, từ thế kỷ XVII 
đến thế kỷ XIX, là đã có một số lượng khá đông, có thể vượt cái đơn vị công chúng của loại "ca 
nhạc thính phòng”, ”kén thính giả” như chúng ta đã hình dung. Nguyễn Hữu Mùi còn cho biết rằng 
việc mua bán này được quy định bằng tiền, khác với nhiều thứ khác được quy định bằng đơn vị 
ruộng. Đây là một điều đáng lưu ý. 

(3) Xem Vài nét về hoạt động nhạc vũ thời Lê của Trần Kim Anh, Tạp chí Văn hóa nghệ thuật, 
số11, năm 2004. 



(4),(11) Nho giáo và văn học Việt Nam trung cận đại, Nxb. Văn hóa thông tin, H, 1995, tr.44, 
514-515. 

(5) Hoàng Tuấn Phổ trong Hát nhà trò Văn Trinh có một chú thích rằng: “Một số người gọi lối hát 
này (tức hát ả đào, hát ca trù, hát nhà trò,.. - Nguyễn Đức Mậu chú) là “Ca công”, không đúng, vì 
“Ca công” nghĩa là người làm nghề đàn hát, không phải tên của lối hát, hay làn hát”. Chúng tôi, ở 
thời điểm viết bài này, chưa đủ điều kiện để xác nhận độ chính xác của các ý kiến nên tạm sử dụng 
thông tin này của ông Lê Huy Trâm. 

(6) (7) Xem Ca trù nhìn từ nhiều phía, Nxb. Văn hoá thông tin, H, 2003, tr.61, 92. 

(8) Thực ra thế hệ này vẫn còn có người sống đến mãi về sau như Á Nam Trần Tuấn Khải nhưng 
dường như điều kiện xã hội, môi trường công chúng lý tưởng cũng như bài hát hay được sáng tác 
không còn. 

(9) Xem Tuyển tập thơ ca trù. Ngô Linh Ngọc - Ngô Văn Phú biên soạn, giới thiệu, Nguyễn Xuân 
Khoát đề tựa. Nxb. Văn học, H, 1987, tr.22. 

(10) Xem Đỗ Bằng Đoàn - Đỗ Trọng Huề: Việt Nam ca trù biên khảo, Nxb. TP Hồ Chí Minh, 1994, 
tr.63. Hai tác giả chưa phân tích và cũng chưa nói đến lý do của sự sinh thành này. 

(12) Nguyễn Đức Mậu:Thể loại hát nói trong sự vận động của lịch sử văn học. 2000. 

(13) Sênh - một loại nhạc cụ của Việt Nam, ả đào dùng để gõ khi hát, khác với Sinh của Trung 
Quốc (cùng tự dạng với Sênh) - một loại khèn dùng để thổi (Xem Từ Hải, Từ điển Hán Việt của 
Đào Duy Anh,... và xem Phạm Đình Hổ trong Vũ trung tuỳ bút, phần Bàn về âm nhạc).


